

ترجمهوتشريح محمد فاروق خاں

|            |                               | ** ** |                                        |  |  |
|------------|-------------------------------|-------|----------------------------------------|--|--|
|            | $\mathbf{\tilde{\mathbf{u}}}$ | تر تې |                                        |  |  |
|            |                               | ۲     | د يباچه                                |  |  |
|            |                               | ۷     | ی خدمت دین اور دعوت اسلامی             |  |  |
|            | حق                            | دين   |                                        |  |  |
| ٢١         | • د ين الفت                   | 11    | 😋 دین جس کی دعوت دینی ہے               |  |  |
| ~ <b>r</b> | ۵ د ین نعمت                   | 12    | <b>د</b> ین فطرت                       |  |  |
| ~~         | 😋 اخلاق وکردار                | ٢٣    | دينِآسان                               |  |  |
| ٢٦         | و دین ر مها نیت نهیں          | ۳.    | 😋 د ين رحمت                            |  |  |
| <i>Υ</i> Λ | 😋 حقائق کی رعایت              | ٣٣    | ہ عقلی مذہب                            |  |  |
| ۵.         | • وحدت دين                    | 34    | • سرا پا حکمت                          |  |  |
| ۵١         | دامت مسلمه کی منصبی ذمه داری  | ۴.    | • حقيقت پيندي                          |  |  |
| دعوتِ دين  |                               |       |                                        |  |  |
| 22         | 😋 دعوت الی الخیر              | 09    | 😋 دعوت دین کی اہمیت                    |  |  |
| 21         | • دعوت الى النشاط             | ٦٢    | <b>ن</b> راو <sup>ح</sup> ق کی آ زمائش |  |  |
| ۸.         | 😋 دعوت الی البصد ک            | AP    | • دعوت کا تعارف                        |  |  |
| AI         | 😋 دعوت الى الحيط ة            | 79    | • دعوت الى الايمان                     |  |  |
| Δ٢.        | 😋 دعوت الى اعلاء كلمة الله    | ۷.    | 😋 دعوت الى الاسلام                     |  |  |
| ٨٣         | 😋 دعوت الى النجلة ة           | 41    | 😋 دعوت الى الله                        |  |  |
| ٨٣         | • دعوت الى الرحمة             | LL    | 😋 دعوت الى القرآن                      |  |  |
|            |                               |       |                                        |  |  |

115

| 90   | 😋 داعی کے جذبات و کردار       | 10  | 😋 دعوت الی الرشد     |
|------|-------------------------------|-----|----------------------|
| 97   | ہ نبی علیظہ کے لیچھد عوتی کام | 44  | 😋 دعوت الی دارالسلام |
| 1+14 | ن آپ کے بعض خطبات دعوت        | ۸۷  | 😋 دعوت بشکل تبشیر    |
| 1+2  | 🔉 آپؓ کے بعض دعوق خطوط        | ٨٢  | 🛚 دعوت بشکل انذ ار   |
| 110  | 🔉 آپ کاانداز تعلیم وتربیت     | ۸۸  | 😋 داعی کی دعا        |
| 111  | • امر بالمعروف ونهى عن المنكر | 9+  | 😋 دعوت کے آداب       |
| 117  | • قيام دين                    | 91- | • دعوت اورنفسیات     |

حديث رسول اور هماري زندگي

| 100  | ہ اس سے          | 124 | ہ رب کا نتات      |
|------|------------------|-----|-------------------|
| 102  | ی بیچان          | 110 | ی شعور داحساس     |
| 17+  | ت آ داب زندگی    | IFA | 🖸 کیش و مذہب      |
| 171  | o ہارے اعمال     | 101 | ہ غیر مادّی حقائق |
| 1717 | ہ مومن کے اوصاف  | 100 | ۵ مقصدیت          |
| 12+  | ہ ایمان کی حلاوت | 100 | ی زادیہ نظر       |
| 121  | 😡 نقرصلہ         | 101 | • طرز عمل         |

خوشتر آن باشد

• بہترین لوگ ۱۷۷ • بہترین انمال ۱۷۹ • ۲۹ • صلوبیٰ لیمم و حسن مآب

## بهترین چیزیں

• بہترین قطرے • بهترين اسلام INC 111 • بہترین انفاق • بهترين مدايت 110 119 • بہترین نماز • بہترین حاکم IND 19+ • بہترین ذکرادر پکار 144 **ن** بهترین جگه 19+ • بهترين عبادت IAY • بېترين متاع 19+ 114 • بهترين جهاد **ن** خاص محبوب چیزیں 191 • بهترين كلام 114 ٥ حكمت • بهترين نام IAA 191

| صىورت خرابى كى |                           |      |                          |  |  |  |
|----------------|---------------------------|------|--------------------------|--|--|--|
| r• 7           | ہ نصائح                   | 190  | ہ بدترین لوگ             |  |  |  |
| r+ 9           | • وصابيہ                  | 192  | • بدترين اعمال           |  |  |  |
| <b>r</b> 11    | 😋 خدا کی امان میں         | 19/  | ، مبلکات                 |  |  |  |
| *1*            | ە ئازك پوزىش              | r    | 😋 کېائريابژ کے گناہ      |  |  |  |
| *1**           | ہ آگےکا مرحلہ (عالم برزخ) | r+1  | 😋 وہ ہم میں ہے ہیں       |  |  |  |
| r117           | ی الفردوس                 | r• m | • جن سے خدابات نہ کرے گا |  |  |  |
| 10             | <b>د</b> درارش            | ۲۰ ۳ | و پیشین گوئیاں           |  |  |  |



کلام نبوت جلد پنجم کوجوکلام نبوت کی آخری جلد ہے قارئین کی خدمت میں پیش کرتے ہوئے دلی مسرت حاصل ہورہی ہے۔اللّہ رب العزت کی توفیق ہے ہی اس کام کی تھیل ہو سکی ہے۔ہم اللّہ تعالیٰ کے شکر گزار ہیں کہ اس نے اس عاجز کو دین کی ایک خدمت انجام دینے کی توفیق عطافر مائی۔

ديباجه

اس جلد میں دعوت دین اور اس کے مختلف پہلووں سے متعلق احادیث اور ان کی تشریح پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ کلام نبوت کی بیآخری جلد ہے اس لیے بیضر وری معلوم ہوا کہ اس کتاب کو ختم کرتے ہوئے اس کے آخری ابواب میں پورے دین اور اس کے نقاضوں اور اس کی اصل روح اور اسپرٹ پر ایک بار مزید نظر ڈال کی جائے۔ چناں چہ ان ابواب میں احادیث کی روشن میں انسان کی فکری وعملی زندگی پر ایک عمیت نظر ڈالتے ہوئے بید دکھانے کی کوشش کی گئی ہے کہ انسان کی کام یابی اور ناکامی کا جو تصور احادیث نبوئی میں پیش کیا گیا ہے وہ ہر طرح کے نقائص سے پاک ہے۔ انسان کی اصل کام یا بی بینہیں ہے کہ دنیا میں اسے عیش و آ رام کی زندگی میں ہواور اپنے فکر وعملی زندگی پر ایک میں ہو کی میں یو شکیا گیا ہے وہ ہر طرح کے نقائص ہواور اپنے فکر وعملی کر اصل کام یا بی بینہیں ہے کہ دنیا میں اسے عیش و آ رام کی زندگی میں ہواور اپن فکر وعملی کی اصل کام یا بی اس میں ہے کہ دنیا میں اسے عیش و آ رام کی زندگی میں ہواور اپن فکر وعملی کی اصل کام یا بی اس میں ہے کہ دنیا میں اور فلاح کی راہ ہے۔ وہ ہیں کہ راہ کی راہ کی میں ہواور اپن فکر وعملی اس کی میں ہیں ہو کہ دنیا کی زندگی میں وہ ایک اعلی کر دار کا حال ہواور اپن فکر وعملی کی اس کام یا بی اس میں ہے کہ دنیا کی زندگی میں وہ ایک اعلی کر دار کا حال ہواور اپن فکر وعملی ہے دوں راہ دکھائے جو سچائی ، کام یا بی اور فلاح کی راہ ہے۔ وہ ہی راہ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ اس خدمت کو شرف قبولیت عطا کرے اور زیادہ سے زیادہ لوگ اس سے فائدہ اُ تھا ہیں۔

خا<sup>ک</sup>سار محمدفاروق خاں

خدمت دين اوردعوت إسلامي

اسلام ساری انسانیت کے لیے ایک پیغام ہے۔ وہ صراط منتقیم ہے جس پر چل کر انسانیت دنیوی واخروی فلاح وکا مرانی سے ہم کنار ہو علق ہے۔ اور خداکی رضا اور اس کی خوش نو دی اس کے حصے میں آسکتی ہے۔ اسلام حقیقت میں خداکی اطاعت اور فر ماں برداری کا دین ہے۔ اسلام ہمیں خدا کے اس منصوبے سے آگاہ کرتا ہے جس کے تحت اس نے کا ئنات کو وجود بخشا ہمیں اس سے مطلح کرتا ہے کہ کن نظریات اور عقائد کو خدانے باطل قرار دیا ہے اور کون سے اعمال ہمیں اس سے مطلح کرتا ہے کہ کن نظریات اور عقائد کو خدانے باطل قرار دیا ہے اور کون سے اعمال تعلیمات سے بنیا نہ ہو کر کسی شخص کے لیے کسی کہ وہ رشد و ہدایت سے سرفراز ہو سکے۔ قرآن میں واضح طور پر فر مایا گیا ہے:

> اَلْيَوُمَ اَتُحَمَلُتُ لَكُمُ دِيُنَكُمُ وَ اَتُمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِى وَ رَضِيتُ لَكُمُ الْإِسُلاَمَ دِينَاً '' آج میں نے تحمارے لیے تحمارے دین کو کمل کردیا اور تم پراپنی نعمت پوری کردی اور میں نے تحمارے لیے بدیثیت دین اسلام کو پند کیا۔'' ایک دوسری جگد ارشاد ہوا ہے:

وَ مَنُ يَّبْتَغِ غَيُرَ الْإِسُلاَمِ دِيْنًا فَلَنُ يُقْبَلَ مِنُهُ ۖ وَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخُسِرِيُنَo

''جواسلام کے سواکسی اور دین کا طالب ہوگا تو اس کی طرف سے پچھ بھی قبول نہ کیا جائے گااور آخرت میں وہ گھاٹا اُٹھائے گا۔''

خدا کی طرف سے جتنے بھی انبیاء آئے وہ سب کے سب اسی دین جن کے دائی تھے۔ ان کی بیذ مہ داری تھی کہ وہ خدا کے پیغا مکوا پنی قوم تک پہنچا کمیں اور اسے ہلا کت اور تباہی سے بچانے کی کوشش کریں۔ خدا کے آخری رسول حضرت محمد علیق کی بعث سمی خاص قوم کے لیے نہیں بلکہ دنیا کی ساری قوموں کی طرف ہوئی ہے اور آپ سارے انسانوں کے لیے رسول بنا کر سی جی جی تی ہیں آپ نے دنیا کو جو پیغام دیا اور جس دین کی طرف لوگوں کو بلایا وہ وہ ہی ہو کی طرف دوسرے تمام انبیاء اور رسل دعوت دیتے آئے ہیں۔ پچچلی قومیں انبیاء کی لائی ہوئی تعلیمات اور ان کے دیے ہوئے پیغام کی حفاظت سے قاصر رہیں۔ نبیوں کی تعلیمات میں بہت جو سر خان ہو کہ اور جس شکل میں وہ تعلیمات آن پائی جاتی ہیں انھیں متند ہر گرنہیں کہا جاسکتا۔ اب یہ فیصلہ کرنا آسان نہیں کہ ان میں حق کتنا باتی رہ گیا ہوں کی آمین میں میں دیں کہتی ہو کہ کی تعلیم ان میں کہتی ہو جس کی

حضرت محمد علي في ذريعہ سے در حقيقت دين حق کی تجديد ہوئی۔ آپ کی رسالت نے دين حق کوزندہ کرديا اور آج وہ کامل اور متند شکل ميں ہمارے پاس موجود ہے۔ بيدين ساری ہی انسانيت کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ بيدين اپنی فطرت اور مزاج کے لحاظ سے بھی کسی خاص قوم ونسل ميں محدود ہو کرنہيں رہنا چا ہتا۔ اس کی فطرت ميں آفاقيت ہے۔ بيا پند دامن رحمت ميں ساری انسانيت کو سميٹ لينا چا ہتا ہے۔ ليکن اس کے ساتھ اس کی خصوصيت بير م جام ہے کہ ميہ جبر واکراہ کو پند نہيں کرتا۔ بيدين دنيا کے سامنا کی خصوصيت بير نماياں ہوتا ہے اور چا ہتا ہے کدلوگ خود اسے بيش قيمت دولت اور خير بجھتے ہوئے اس سے م تفيد ہوں۔ ليکن اس دنيا کے سامنے کی سامنے ايک نعمت اور رحمت کی شکل ميں دامن رحمت ميں ساری انسانيت کو سميٹ لينا چا ہتا ہے۔ ليکن اس کے ساتھ اس کی خصوصيت بير م تفيد ہوں اگراہ کو پند نہيں کرتا۔ بيدين دنيا کے سامنے ايک نعمت اور رحمت کی شکل ميں دامن رحمت ميں ساری انسانيت کو سميٹ لينا چا ہتا ہے۔ ليکن اس کے ساتھ اس کی خصوصيت بير م تفيد ہوں۔ ليکن اس دنيا کے سامنے کون پش کرے۔ اس کا پيغام دنيا کی مختلف قو موں اور دنيا ميں بھر ہوں کر دوڑوں انسانوں کی آباد يوں تک کيسے پنچے۔ خدانے اس خبر وں دن پش نظر ايک امت برپا کی ہے۔ جو امت مسلمہ کے نام سے موسوم ہوں امت کی میں مورت کی د ديا ميں ہو ہو ہے کہ دول جن مين خدا کا پيغام پن پن پن ميں ہر گر تسابل سے کام نہ لے۔ قر آن ميں ہے: قر آن ميں ہے:

كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُوِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوُنَ بِالْمَعُرُوُفِ وَ تَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُوُنَ بِاللَّهِ ( آلعران: ١١٠) "تم ايك بهترين امت بوجولوگول كرما منال أنَّ كُلُ بِهُمْ بِملا أن كاحكم ديت بو اور بُرانَى مردكة بو، اور الله پرايمان ركھت بو-"

ایک دوسری جگهارشاد هوا ب:

وَ بَحَذَلِکَ جَعَلُنَکُمُ أُمَّةً وَّسَطًا لِتَکُونُوُا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَحُوُنَ الرَّسُوُلُ عَلَيْکُمُ شَهِيْدًا (القره: ١٣٣٠) (المَحَدَفَر مانَ المَحَدِفَر مانَ:

وَلُتَكُنُ مِّنُكُمُ أُمَّةٌ يَّدُعُوُنَ اِلَى الْحَيْرِ وَ يَأْمُرُوُنَ بِالْمَعُرُوُفِ وَ يَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ \* وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفُلِحُوُنَo

(آل عمران: ۱۰،۳۰) ''اورتمحارے پیکر میں ایک ایسی امت خلام ہونی چاہیے جو نیکی کی طرف دعوت دے۔اور بھلائی کاتھم دےاور برائی سےرد کے، یہی فلاح پانے دالے ہیں۔'

اس امت کی ذمہ داری ہے کہ جس طرح خدا کے رسول نے اس تک خدا کا پیغام پہنچایا ہے، اسی طرح وہ اس پیغام کو دنیا میں عام کرنے کی سعی میں لگ جائے۔ اس کے بغیر بیامت کس طرح بھی اپنی ذمہ داری سے عہدہ بر آنہیں ہو کتی۔ دنیا میں جو بگاڑ اور فساد پایا جا تا ہے اسے ختم کرنے کے لیے بھی ضروری ہے کہ دین حق کے عادلانہ نظام کو قائم کرنے کے لیے لوگوں کو آمادہ کیا جائے۔ دنیا انسانوں کے وضع کر دہ نظاموں کی خرابیوں سے واقف بھی ہو چکی ہے۔ اسے ایک ایسے دین اور نظام زندگی کی ضرورت ہے جو مینی برعدل ہو، جس کی پیر دی ہر طرح کی بھلائی اور خیر کی ضمانت ہو۔

پھرانسانی ہمدردی اوراخلاق انسانی کابھی میہ تقاضا ہے کہ انسانوں کوسب سے بڑی

كلامر نبوت جلد پنجىر

ہلاکت یعنی عذاب جہنم سے بچانے کی فکر کی جائے۔ جو چیز انسانوں کو جہنم کی آگ سے بچا سکتی ہوہ خدا کی بندگی اور اس کی اطاعت کے سوا پچھاور نہیں ہو سکتا۔ امت مسلمہ اپنے فرض منصبی کی طرف سے غافل ہے۔ دعوت دین کے سلسلے میں جو کوشش ہونی چا ہے اور جس طرح ہونی چاہیے وہ نہیں ہو پارہی ہے۔ حالاں کہ اس فرض منصبی کے اداکرنے ہی سے امت مسلمہ کے وہ مسائل بھی حل ہو سکتے ہیں جن میں بیدامت الجھی ہوئی ہے اور اس کی تو انائی کا بڑا حصہ ان میں ضائع ہو رہا ہے۔

اگرامت اپنے فرض منصبی کے ادا کرنے کی فکر کرتی ہے تو خدا کی تائید اور اس کی مدد یقیناً اسے حاصل ہوگی۔ خدا اپنے فر ماں بردار بندوں کو بھی بھی اپنی مدد سے محروم نہیں رکھ سکتا۔ پھرلوگوں نے قلوب اسی کی انگلیوں کے درمیان ہیں۔دلوں کوحق کی طرف پھیرنے والا دہی ہے۔

دين حق



دین جس کی دعوت دینی ہے

دعوت دین ایک فرایف ہے۔ اس فرایف کو انجام دینے کے لیے ضروری ہے کہ ہم اس دین کی حقیقت اس کے مزاج اور اس کی روح سے بہ خوبی واقف ہوں جس کی دعوت ہم دنیا کو دین چاہتے ہیں۔ کیوں کہ داقفیت کے بغیر دین کا صحیح تعارف ہم نہیں کر اسکتے۔ بید وہ دین ہے جس کے ذریعہ سے خود انسان کی اپنی قدر وقیت کا تعین بھی ہوتا ہے اور اس قدر وقیت کی محافظت بھی اس دین کے ذریعہ سے ممکن ہے۔ دعوت دین کا مفہوم و منشا بیہ ہے کہ انسان کو صحیح معنی میں اپنی قدر و قیمت کا علم واحساس ہوجائے اور وہ جان لے کہ دین کی پیروکی کا مفہوم اس کے سوااور کی چونہیں کہ انسان اپنے آپ کو پہچان لے اور اس کے خالق نے اسے جو عظمت بخش ہے اس کا اپنا ہی ہونے دے۔ اس دین کے انتہاع میں انسان کی اپنی بھلائی اور اس کی خلاف ورز کی میں اس کا اپنا ہی نقصان ہے۔

دین کی تعلیم کا مقصد میہ ہے کہ انسان کواپنی فطرت کے مطابق زندگی بسر کرنی آجائے اور وہ اس طرز زندگی کو اختیار کر ہے جس کی تلاش وجبتو ہمیشہ انسان کور ہی ہے۔ جس کسی نے اسے اختیار کرلیا تھا بقا اور خوشتر حیات اس کی تقدیر بن گئی۔ اس کی زندگی نے فطری پا کیزگی اور اس کے وجود نے یہ استحقاق حاصل کرلیا کہ خدا کی دائمی نواز شات اس کے حصے میں آئیں۔ اور وہ حرف غلط کی طرح کبھی مثایا نہ جا سکے دین کی پیروی کا مطلب ہی یہ ہوتا ہے کہ آ دمی تاریکیوں سے نکل کر روشن میں آگیا۔ اب وہ سب پچھاس کے لیے ہے جس کی طلب اور آرز و سے زندگ عبارت ہے۔ یعنی خوشیاں اور مسرتیں، قرب خداوندی اور حیات جا دواں!۔ دین کی طرف دعوت دینے کا مطلب میہ ہے کہ لوگوں کو ایسے فکر سے آشنا کیا جائے

جس سے بلند کسی فکر کا ہم نصور نہیں کر سکتے اور انھیں اس چُز کا آرز ومند بنایا جائے جس سے بڑ ھاکر کوئی شےانسان کے لیے مطلوب نہیں ہو کتی۔ دین وہ طریق زندگی اور اسلوب ِ حیات ہے جو نہایت پُرُئشش اور جاذب قلب ونگاہ ہے۔جُس کی طرف آ دمی کھنچاتو کھنچا چلا جائے۔ دین کا وتوف اس کے لیےایک جمالیاتی احساس بن جائے جس سے صرف نظر کرنا اپنا فطرت کی اہانت ہے۔اگرکوئی اس سے صرف نظر کرتا ہے تو حقیقت کی نگاہ میں خالم اور مجرم تفہر ہےگا۔ دین خدا کی اطاعت بھی ہے اور خدا کے نصور اور اس کی یا دیے لذت گیر ہونا بھی ۔ ہددین علم بھی ہے اور عمل بھی۔ بیددین بنی آ دم کواس کے مقام بلند سے آشنا کرنا اورا سے ہر شم کی نکہتوں اور ہلاکتوں سے نجات دلاتا ہے۔ دین شنا<sup>سی ح</sup>قیقت میں خود شناس سے مختلف کوئی چیز نہیں ہے، اس کیے علامہ حمید الدین فرائی دین کوسیر باطن سے تعبیر کرتے ہیں۔ اس سے ان کی فکری گہرائی کا بہ خوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ دین بے حسی کا نام ہرگز نہیں ہے۔ نہ بیخشک مزاجی سکھا تاہے۔ دین نام بےلطافت احساس کا۔خدا کی حمداوراس کی محبت دین کی اصل اساس ہے۔ خدا کی تحميد ہی ہماری اصل زندگی ہے۔ مي حدوثنا خدا کی محبت سے لبریز ہوتی ہے۔ اس حمد وثنا سے اس کابھی پتہ چلتا ہے کہ بندہ خدا کا انتہا کی شکر گز ارہے۔خدانے اس پر جوعنایات کی بارش کی ہے اس کا اسے پورا احساس ہے۔ اس نے ذرّہ کوآ فناب کے درجہ تک پہنچایا اور اسے وہ کچھ عطا کیا جس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا تھا۔اس نے انسان کے منتقبل کواس کے حال سے زیادہ معتبر اور بہتر بنایا۔ اس نے موجودہ زندگی کواس کے منتقبل سے وابستہ کیا۔ اور دونوں کے درمیان گہرا رشتہ قائم فرمایا کہ بندہ اپنے حال کے آئینہ میں اپنے شان داراور وجد آفریں مستقبل کا مشاہدہ کرسکتا ہے۔ یہی وہ چیز ہے جومومن کی زند گیوں میں ایمان کی قوت بن کر کارفر ماہوتی ہے۔اور آدمی کوشک اور بیب اور بیقینی کی زندگی سے نجات دلاتی ہے۔ اور بندہ زندگی ہی نہیں موت *کے بھی راز سے د*اقف ہوجا تا ہے۔وہ جان جا تا ہے کہ موت زندگی کے خاتمہ کا نام ہر گرنہیں بلکہ موت سے دوام حیات کی ابتدا ہوتی ہے۔ ہے بیشام زندگی ، صح دوام زندگی ہید ین اخلاق بھی ہےاور کردار بھی ہے۔لیکن آخلاق وہ جواپنے اندر آفاقیت لیے

ہوئے ہوتا ہے اور کردار وہ جس میں انسانوں ہی کونہیں پوری کا سَنات کو سخر کرنے کی قوت ہوتی

ہے۔ یہاں بے دلی اور بے حوصلگی نہیں پائی جا تکتی۔ یہاں بے کیفی اور اُداس شامیں نہیں ہوتیں۔ یہاں یفتین ہوتا ہے، اعتماد ہوتا ہے۔ یہاں زندگی کی عمارت کی بنیا دخدا کے تفوی اور اس کی رضا پر رکھی گئی ہوتی ہے، جس سے بڑھ کر کسی مضبوط چٹان کا بھی نصور نہیں کر سکتے۔ یہاں یاس اور شکستگی نہیں۔ یہاں ایسا کو کی نقص اور عیب نہیں پایا جاتا جسے لوگوں کی نگا ہوں سے چھپانے کی ضرورت پیش آئے۔

10

میدوہ دین ہے پوری انسانیت کوجس کی ضرورت ہے۔ میدانسان کی نفسیاتی اور روحانی ضرورت بھی ہے اور اس کی اخلاقی اور ساجی ضرورت بھی۔ مید مین زندگی کے الجھے ہوئے حل طلب مسائل کاحل بھی ہے۔ اور انسانی روح کے طرب اور سکون و مسرت کا سامان بھی ہے۔ اسلام کے نام سے توسیقی واقف ہیں لیکن اسلام کی معنوبیت اور اس کی قدر و قیمت سے لوگوں کو واقف کر انا امت مسلمہ کی منصبی ذمہ داری ہے۔ کاش، اس کی طرف توجہ دینے کی ہمیں تو فیق ہو سکے۔



دین فطرت

أَبَى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ: مَا مِنُ مَّوُلُودٍ إِلَّا يُوْلَدُ عَلَى الْفِطُرَةِ فَاَبَوَاهُ يُهَوّدَانِهِ أَوُ يُنَصِّرَانِهِ أَوُ يُمَجّسَانِهِ كَمَا تُنْتَجُ الْبَهِيُمَةُ بَهِيُمَةً جَمُعَآءَ هَلُ تُحِسُّوُنَ فِيُهَا مِنُ جَدُعَآءَ؟ ثُمَّ يَقُوُلُ: فِطُرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيُهَا لاَ تَبُدِيلَ لِخَلُقِ اللَّهِ ذَٰلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ. (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت ابو ہر مرد میں دوایت ہے کہ رسول خدا علیہ نے فرمایا: '' ہرایک بچد فطرت پر پیدا ہوتا ہے۔ پھراس کے ماں باپ اسے یہودی یا عیسائی یا مجوس بنا دیتے ہیں۔ جس طرح جانوروں کے بچے تندرست وکامل جانور پیدا ہوتے ہیں۔ کیا تم ان میں کوئی نقص یاتے ہو؟'' اس کے بعد بيآيت تلاوت کی: فِطُرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبُدِيُلَ لِحَلْق اللهِ ذلِكَ الدِّيْنُ الْقَيَّهُ ''اللَّدى (بنائى موئى) فطرت كااتباع كروجهل پراس فے لوگوں كو پيدا كيا۔ اللَّد کی بنائی ہوئی ساخت بدلی نہیں جائت یہی سیدهااوراُستوار دین ہے۔' 🔹 (سورہ روم: ۳۰) تشريح: اس حديث مين واضح الفاظ مين اس كا اظهاركيا كيا ب كداسلام دين فطرت ب-انسان کا ہر نومولود جس فطرت پر پیدا ہوتا ہے اور جو صلاحیت لے کردنیا میں آتا ہے اسلام کی اس ے ساتھ انتہا کی مطابقت پائی جاتی ہے۔ بچہ کی فطرت حقیقت میں جل رہ نمائی کا تقاضا کرتی ہے وہ اسلام کے سواکوئی اور دین نہیں ہوسکتا لیکن ہوتا ہہ ہے کہ بچے کے مر پرست یا اس کے والدین اسلام کے سواا گرکسی دوسرے دین کے پیرو ہیں تو وہ اپنے بچے کواسی دین کے سانچے میں ڈھال دیتے ہیں۔مثلاً بچہ سلم ہونے کے بہ جائے یہودی،عیسائی یا محوس یا کسی اور مذہب کا پیروبن جاتا

ہے۔ادراس کی اصل فطرت مسخ ہوکررہ جاتی ہے۔فکر وخیال ادر سیرت کے لحاظ سے اسے خدا کا وفاداراورطاعت گزاربندہ بن کردنیا میں رہنا جا ہیےتھالیکن اس کے بالکل برعکس وہ خدا کا نافر مان اوراین فطرت کامحض مخالف بن کررہ جاتا ہے۔ نبی علیلہ نے اس حقیقت کوداضح کرنے کے لیے چار پایوں یعنی بھیڑ، بکری یا ادمنی کی مثال پیش فرمائی کہ بیہ جانوراین ماں کے پیٹ سے صحیح وسالم پیداہوتے ہیں ان کےجسم میں کوئی نقص نہیں ہوتا وہ اپنے صحیح وسالم جسم کولے کربڑے ہوتے ہیں ک الاید که ده کسی حادث کے شکار ہوجا نمیں اوران کا کوئی عضوضا تع ہوجائے ۔ ٹھیک اسی طرح دگاڑ انسان کے اندراس وقت پیدا ہوتا ہے جب اسے اس کی اصل فطرت سے برگشتہ کر کے گم راہی کے راستے پر ڈال دیاجا تا ہے۔ نبی ﷺ نے اپنی بات کی تصدیق و تائید میں سورہ روم کی وہ آیت تلاوت فرمائی جس میں اللہ نے اپنی بنائی ہوئی فطرت کا حوالہ دیتے ہوئے کہا ہے کہانسان کو اس فطرت کی پیروی کرنی چاہیےجس پرخدانے اسے پیدا کیا ہے۔خدا کی تخلیق اوراس کی بنائی ہوئی فطرت میں کسی قتم کی تبدیلی روانہیں ہو یکتی۔انسان کے لیے صحیح روتیہ یہی ہو سکتا ہے کہ وہ خودساختدمسا لک د مذا جب کوترک کر کے اس دین کواختیا رکرے جوخدا کی جانب سے نازل ہوا ہےاور جواس کی اس فطرت کے عین مطابق ہے جس پراس کے خدانے اسے پیدا فر مایا ہے۔ ٢) وَ عَنُ اَبِي هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَتِيَ لَيُلَةً أُسُرِيَ بِهِ بِإِيْلِيَآءَ بِقَدَحَيْنِ مِنُ خَمُرٍ وَ لَبَنِ فَنَظَرَ إِلَيْهِمَا ثُمَّ آخَذَ اللَّبَنَ، فَقَالَ جِبُرِيُلُ ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدْكَ لِلْفِطُرَةِ وَلَوُ أَحَدُتَ الْحَمُرَ غَوَتُ أُمَّتِكَ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابو مررية م مروى ب كم عراج كى شب مقام اللياء ميں رسول الله عليه كى خدمت میں دو پیالے لائے گئے ایک شراب کا اور دوسرا دود ھا۔ آپؓ نے ان دونوں کی طرف د يما چر دود حكو لے ليا۔ اس ير حضرت جبريل فے فرمايا: "خدا كاشكر ب جس نے آپ ك فطرت کی طرف دہ نمائی فرمائی۔اگر آپ شراب کا پیالہ لے لیتے تو آپ کی امت گم راہ ہوجاتی۔'' تشریح: اس حدیث میں دین فطرت کی مثال دودھ سے دی گئی ہے اور کم راہی اور صلالت کو شراب نوشی سے تعبیر کیا گیا ہے۔ دودھ میں بھر پور غذائیت پائی جاتی ہے اس کے برعکس شراب مخرب اخلاق ہی نہیں صحت جسمانی کے لیے بھی انتہائی معنرت رساں ہے۔ان مثالوں سے بہ خوبی اس کی وضاحت ہوجاتی ہے کہ اسلام انسانوں کے لیے دود ھ کی طرح ایک نعمت ہے۔

اسلام کی برکتوں کا احاطہ کرناممکن نہیں۔اس کے مقابلے میں غیر اسلامی طریقے اور غیر اسلامی فکر و نظر انسانی زندگی کے لیے عذاب محض ہیں۔ان کے ذریعہ سے نہ فکری وعلمی ارتقاءممکن ہے اور نہ ان کے ذریعہ سے انسانی معاشرہ میں صحیح معنی میں عدل وقسط کا قیام ممکن ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَنَس بُنِ مَالِكُمْ قَالَ : قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتُ : رَأَيْتُ ذَاتَ لَيُلَةٍ فِيُمَا يَرَى النَّآئِمُ كَانًا فِى ذَارِ عُقْبَة بُنِ رَافِعٍ فَاتِينَا بِرُطَبٍ مِّنُ رُطَبِ ابْنِ طَابٍ فَاَوَّلُتُ يَرَى النَّآئِمُ كَانًا فِى ذَارِ عُقْبَة بُنِ رَافِعٍ فَاتِينَا بِرُطَبٍ مِّنُ رُطَبِ ابْنِ طَابِ فَاَوَّلُتُ الرَّفَعَة لَنَا فِى ذَارَ عَقْبَة بُنِ رَافِعٍ فَاتِينَا بِرُطَبٍ مِّنُ رُطَبِ ابْنِ طَابِ فَاَوَّلُتُ الرَّهُ عَدَدَا فَقَدَ لَنَا بَعُرَى النَّآئِمُ كَانًا فِى ذَارَ مَعْبَة بُنِ رَافِعٍ فَاتِينَا بِرُطَبٍ مِنْ رُطَبِ ابْنِ طَابٍ فَاَوَّلُتُ الرَّفَعَة لَنَا فِى الدُّنيَا وَالْعَاقِبَة فِى اللَّخِرَةِ وَ أَنَّ دِيْنَنَا قَدُ طَابَ.

ہمارے لیے بلندی اور آخرت میں انجام نیک ہے۔ اور بیر کہ دین ہمارا بہتر اورعمدہ ہے۔' تشریح: بیر حدیث بتاتی ہے کہ دنیا میں حقیق سربلندی اور رفعت خدا کے رسول اور اس کے پیروؤں کے لیے ہی رکھی گئی ہے اور قیامت کے روز جس میں لوگوں کے آخری انجام کے بارے میں فیصلہ کیا جائے گا نجام نیک بھی آپ اور آپ کے پیروؤں کے لیے مقدر ہو چکا ہے۔ خدا کے نافر مان ، سرکش اور باغی لوگ اس دن انجام بد ہے دوچار ہوں گے۔ پھر ان کے لیے اس کا کوئی موقع نہ ہوگا کہ دو اپنے جرموں کی تلافی کر عمیں۔ ذلت اور خدا کے عدار اب سے دہ بھی نجات نہ پاسکیں گے۔ دین حق یعنی اسلام کے متعلق فر مایا کہ بیا کی عمدہ اور بہترین دین ہے جوہمیں عطا ہوا ہے۔ بید دین جس نفاست ، عمد گی اور حسن و دل کش کا حامل ہے دہ اس کی دلیل ہے کہ مید دین اپنے بیر دؤں کی سربلندی ، عزت اور آخرت میں ان کے انجام نیک کا ضامن ہے۔

حضور علی بی نی میری این این این ایک خواب کی تعبیر کی صورت میں بیان فرمائے۔ بلندی اور رفعت کا مفہوم آپ نے لفظ رافع ' سے اخذ فر مایا اور لفظ عقبہ ' سے آپ نے آخرت کے نیک انجام کے معنی لیے، اور رطب من رطب ابن طاب کی تاویل آپ نے بیڈر مائی کہ دین جو ہمیں عطافر مایا گیا ہے وہ بہترین ہے۔ اس کی پاکیز گی اور عمد گی میں شبہتیں کیا جا سکتا۔ خواب کی تعبیر کا یہ بھی ایک طریقہ ہے کہ لفظوں سے بہطور فال مطلب سمجما۔ ابن طاب ایک ایس شخص کا نام ہے جس سے ایک خاص قسم کی اچھی کھور منسوب کی جاتی ہے۔

تشريح: لیعنی آدمی اگرا یتھے ذوق اور پاک اور ستھری طبیعت کا حامل ہے تو لازماً وہ ان پانچوں چیز وں کو پسند کرے گا۔ اور اس طرح پسند کرے گا کہ گویا یہ چیز یں پیدائتی طور پر اس کی طبیعت کے عین مطابق ہیں۔ ان کے لیے کسی تائید اور تعلیم کی چند اں حاجت نہیں۔ یہ پانچوں چیز یں ایسی ہیں جن سے پا کیزگی اور ستھرائی حاصل ہوتی ہے۔ مزید بید کہ ان سے طبی فائد کے بھی حاصل ہوتے ہیں۔ چناں چہ بعض ڈاکٹر وں کی تحقیق ہے کہ جن لوگوں کے ختنے ہوئے ہوتے ہیں وہ شرم گاہ کے سرطان (Panis Cance) سے محفوظ دہتے ہیں۔

مو پچیں کتر وانے سے صفائی کے علاوہ ایک طبی فائدہ یہ ہوتا ہے کہ او پر کے ہونٹ کے گلینڈ میں ایسے ہارمونز پیدا ہوتے ہیں جن کے لیے بیرونی اثرات اور پانی بہت ضروری ہے۔ مو پچیں پانی اور ہوا کوروکتی ہیں۔اس لیے ان کا کتر واناطبی لحاظ سے مفید رہتا ہے۔بعض کے نزدیک مو پچیں یہاں تک لاز ماکتر وانا جاہے کہ ہونٹ کا کنارہ کھل جائے۔

ایک دوسری حدیث میں نبی عظیم نے ان پانچ چیزوں کے علاوہ مزید پانچ چیزوں کو فطرت میں شامل فرمایا ہے۔وہ ہیں: سرمیں مانگ نکالنا جس کے سر پر بال ہو (یعنی بال اُلجھے ہوئے ہوں یڈھیک نہیں)، کملی کرنا، ناک صاف کرنا، مسواک کا التزام، اور پانی سے استنجا کرنا۔ سیہ پانچ چیزیں بھی فطری اور سقرے ذوق کے عین مطابق ہیں۔ نبی علیم کے ارشاد سے اس کا بہ خوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ طہارت اور صفائی سقرائی کو اسلام کس درجہ پند کرتا ہے۔ (۵) وَ عَنُ نُوُبَانٌ قَالَ: قَالَ دَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْطَلْنَهِ، ثَلَاتُ لَا يَحِلُ لِلاَحدِ اَنُ يَفْعَلَهُنَ

(۵) و عن توبان قال: قال رسول اللهِ عَلَيْ تَكَانَ لا يَحِلَ لا حَدَ أن يفعلهن: لاَ يَؤُمُّ رَجُلٌ قَوُمًا فَيَخُصُ نَفُسَهُ بِالدُّعَآءِ دُونَهُمُ فَإِنْ فَعَلَ فَقَدُ خَانَهُمُ.وَلاَ يَنْظُرُ فِي بَيُتٍ قَبُلَ أَنْ يَسُتَأْذَنَ فَإِنَ فَعَلَ فَقَدُ دَّخَلَ، وَلاَ يُصَلِّي وَ هُوَ حَقِنٌ حَتَّى يَتَخَفَّفَ.

ترجمہ: حضرت ثوبان سے روایت ہے کہ رسول خدا علیک نے فرمایا: '' نین کام ایسے ہیں جو کس کے لیے روانہیں ۔ جو شخص امام ہواس کے لیے جائز نہیں کہ لوگوں کو چھوڑ کرصرف اپنے ہی لیے دعا کرے۔ دوسرے بیر کہ (کسی کے دروازے پر جائے) اجازت لیے بغیر گھر کے اندر جھائے۔ اگر کوئی بیر کت کرتا ہے تو یوں سمجھو کہ وہ اجازت کے بغیر گھر کے اندر چلا گیا۔ (جواس کے لیے جائز نہیں)۔ تیسرے بیر کہ شدید خرورت لاحق ہے چیشاب یا پا خانہ کی اور کوئی قضائے حاجت سے پہلے نماز پڑھنی شروع کر دی تو بیاں کے لیے جائز نہیں۔'

تشریح: اس حدیث میں جو باتیں بتائی گئی ہیں وہ نہایت فطری اور اعلیٰ تہذیب کی مظہر ہیں۔ امام جب دعا کرر ہا ہوتو یہ بے مروتی اور بے تعلقی کی بات ہوگی کہ وہ صرف اپنے لیے دعا مائے۔ جماعت میں شامل دوسرے افراد کو نظر انداز کردے۔اسے چاہیے کہ جب دعا مائے توسیقی کے لیے مائے۔اس کا ایک فائدہ یہ بھی ہوگا کہ اس کا اپنے مقتدیوں کے ساتھ تعلق بڑھے گا۔ اجتماعیت کے پہلو سے دیکھا جائے تو اس کی اہمیت سے کسی کوا نکار نہ ہوگا۔

ترجمه: حضرت مقدام بن معد يكرب سے روايت ہے كه رسول الله عليق نے فرمايا: ''جو كھانا تم كھا وَوہ تمھارے ليے صدقہ ہے، اور جو كھاناتم اپنے بچوں كو كھلا وَوہ بھى تمھارے ليے صدقہ ہے، اور جوتم اپنى بيوى كو كھلا وَوہ بھى تمھارے ليے صدقہ ہے اور جو كھاناتم اپنے خادم كو كھلا وَوہ بھى تمھارے ليے صدقہ ہے۔''

تشريح: حضور علي کی کس ارشاد کے بعد اسلام کے دین فطرت ہونے میں کس کوشبہ ہوسکتا ہے۔ بیہ حدیث بتاتی ہے کہ مومن کے لیے صرف وہی انفاق صدقہ نہیں ہے جو وہ دوسر ک حاجت مندوں کی حاجت روائی میں اور مساکین وفقراء پر خرچ کرتا ہے۔ بلکہ جو مال وہ اپنا ال عیال پر خرچ کرتا ہے اور جو کھا نا وہ اپنی بیوی یا اپنے بچوں اور اپنے خاد موں کو کھلاتا ہے اس کا شار بھی خدا کے یہاں صدقات میں ہوتا ہے۔ حقیقت سہ ہے کہ مومن کے ہر عمل سے خواہ اس کا تعاق اس کی اپنی ذاتی ضروریات ہی سے کیوں نہ ہواس کے اطاعت گز ار اور بند و صادق ہونے کا ہی اظہار ہوتا ہے۔

(2) وَ عَنُ عُثُمَانَ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى الَّهِ عَلَى الْعِشَاءَ فِى جَمَاعَةٍ

 فَكَانَّمَا قَامَ نِصُفَ اللَّيُلِ وَ مَنُ صَلَّى الصُّبُحَ فِى جَمَاعَةٍ فَكَانَّمَا صَلَّى اللَّيْلَ

 كُلَّهُ.

**ترجمہ:** حضرت عثمانؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خدا عَقِیقَہ نے فرمایا <sup>، درجس</sup> کسی نے عشا کی نماز با جماعت ادا کی اُس نے گویا نصف شب تک عبادت کی اور جس نے ضبح کی نماز جماعت سے ادا کی اُس نے گویا تمام شب عبادت میں گز اری۔''

تنشريح: بياك اہم حديث ہے۔ جوبات ال حديث ميں بيان ہوئی ہے وہ ايک خاص موقع کی ہے۔ روايت ميں ہے کہ ايک مرتبہ ہی عليلية شب بيداری اور قيام ليل کی فضيلت بيان فرما رہے تھے۔ ال پر بعض لوگوں نے آپ کی خدمت ميں عرض کيا کہ ہم لوگ محنت کش ہيں۔ دن بھر محنت مز دوری کرتے ہيں۔ رات ميں تبجد کے ليے اٹھنا ہمارے ليے مکن نہ ہوگا۔ اس موقع پر آپ نے فرمايا کہ جس نے عشاء کی نماز با جماعت اوا کی اس نے گويا نصف شب عبادت ميں گزاری اور جس نے نماز فجر با جماعت اوا کی ، اس نے گويا نصف شب عبادت ميں گزاری کہ تمھارے ليے یہی قيام کیل ہے کہ تم نماز با جماعت عن اور فجر کی ادا کرتے رہو۔ فور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بيداری کی حالت ميں نماز اوا کر اس خوف ميں گزاری۔ مطلب بيہ ہے کرتا ہے تو بيعلق نيند کی حالت ميں مقطع نہيں ہوتا بلکہ پيعلق باقی رہتا ہے۔ محنت کش کے ليے چوں کہ شب ميں اُٹھنا نہا بيت دشوار ہے اس ليے اگر وہ اپن او يہن ميں مخلص ہوتا ہے کہ ہوا ہوتا ہے ہیں موال ہے ہم کی خواں کا چوں کہ شب ميں اُٹھنا نہا ہيت دشوار ہے اس ليے اگر وہ اپن اول ولیے محن ہوتا ہے۔ محنت کش کے ليے

قیام لیل کا اہتمام کرنا چاہیے۔ ان کا بیمل اس بات کا ثبوت ہوگا کہ نیند ، ی نہیں قیام لیل بھی ان کے لیے سامانِ راحت ہے۔ انھیں آنے والے قیامت کے دن کا اس قد رخیال رہتا ہے کہ وہ شب میں انھیں خدا کے آ گے کھڑے ہونے پر مجبود کرتا ہے۔ راتوں میں اُٹھا ٹھ کر وہ اپنے رب کوراضی کرنے میں مصروف ہوجاتے ہیں۔ اور بیان کے لیے جذبہ عبودیت کی تسکین کا سامان بھی ہوتا ہے۔

(٩) وَ عَنِ ابُنِ عَائِدٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَهُ: يَا عُمَرُ، إِنَّكَ لاَ تُسْأَلُ عَنُ أَعْمَدُ، إِنَّكَ مَا تُسْأَلُ عَنُ أَعْمَدُ، إِنَّكَ مَا تُسْأَلُ عَنُ أَعْمَدُ، إِنَّهُ عَلَيْنَهُ: يَا عُمَرُ، إِنَّكَ لاَ تُسْأَلُ عَنُ أَعْمَالِ النَّاسِ وَ الْكِنُ تُسْأَلُ عَنِ الْفِطُوَةِ. (رواه البَّهِ عَائَدَ اللَّهُ عَلَيْنَ الْعُلَوَةِ. تَحْمَرُ اللَّهُ عَلَيْتُ فَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ الْفُطُوةِ. (رواه البَّهِ عَلَيْ عَنْ الْفُطُوةِ. تُحْمَرُ اللَّهُ عَن الْعُطُوةِ. تُعْمَدُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَ الْعُلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ الْعَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَمَنُ اللَّهُ عَلَيْنَ الْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ الْعُنْ الْعُنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَائَةُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُنَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ عَلَيْ الْعُنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَيْعَا الْحُلَيْ عَالَةُ اللَّا عَلَيْ الْعُمْ الْحُمْ الْحُلَيْ الْعُنْ الْحُلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُمْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّالَ عُنْ الْعُنَا الْعُنْ الْحُ

**تشریح**: بیالک اہم حدیث ہے۔ روایت میں ہے کہ نبی علیقہ ایک جنازے کے ساتھ

تشریف لے گئے۔ جب جنازہ رکھا گیا تو حضرت عمرؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ، آپ اس کی نماز جنازہ نہ پڑھیں۔ پیخص فاسق تھا۔ نبی علیقہ نے لوگوں کی طرف دیکھا اور فرمایا کہ کیا کسی نے . اس شخص کواسلام کا کوئی کام کرتے دیکھا ہے؟ ایک شخص نے کہا کہ ہاں، یارسول اللہ ایک رات خدا کی راہ میں اس نے پاسبانی کی تھی۔رسولِ خدا ﷺ نے اس کی نماز جنازہ پڑھی۔ایے ہاتھ ہے مٹی بھی دی۔اور حضرت عمر کو خطاب کر کے وہ بات کہی جواس حدیث میں نقل کی گئی ہے۔آ پ کارشاد کامفہوم ہی ہے کہ آدمی خواہ مل میں کتنا ہی پیچھے ہولیکن اگروہ مومن ہے تو اس کی کوتا ہیوں کی وجہ سے اس کے ایمان کونظر انداز نہیں کرنا چاہیے۔ ایمان ہی وہ اصل فطرت ہے جو روح حیات، زندگی کا ماحصل اور ساری اشیاء میں سب سے بڑھ کر قدر و قیمت کی حامل ہے۔مومن ہونے کے ناتے کسی شخص کے جوحقوق ہوتے ہیں ان کوادا کرنے میں تامل نہیں کرنا جاہے۔ مومن میت کی مغفرت کی دعا کرنی چاہیےاوراس کے بارے میں حسن ظن سے کام لینا ہی انسب ہے۔ کسی کے بارے میں فیصلہ کرنے کے لیےاس چیز کو دیکھنا جا ہے جواس کے دین وایمان کی مظہر ہو۔ جہاں تک اعمال کا تعلق ہے تو اللہ کی رحمت بہت وسیع ہے۔ بیر نہ بھولنا جاہے۔ اس حدیث میں ہمارے لیے میہ تنبیہ بھی ہے کہ میت کے برے اعمال ادراس کے خلاہ ری فسق کا ذکر نہیں کرنا چاہیے بلکہ اس کی اچھی باتوں ہی کوسامنے لانا چاہیے۔ایک جگہ آپؓ نے فرمایا بھی ہے: أُذْكُرُوا مَوْتَاكُمُ بِالْحَيْرِ - "تم إلى مردول كاتذكره بهلائى كساته كرو -"

## دینِ آسان

(1) عَنُ أَنَس بُنِ مَالِكِ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ كَانَ يَقُوُلُ: يُجَاءُ بِالْكَافِرِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُقَالُ لَهُ أَرَايُتَ لَوُكَانَ لَكَ مِلُءُ الْاَرُضِ ذَهَبًا أَكُنُتَ تَفْتَدِى بِهِ فَيَقُولُ نَعَمُ فَيُقَالُ لَهُ أَرَايُتَ لَوُكَانَ لَكَ مِلُءُ الْاَرُضِ ذَهَبًا أَكُنُتَ تَفْتَدِى بِهِ فَيَقُولُ نَعَمُ فَيُقَالُ لَهُ أَرَايُتَ لَوُكَانَ لَكَ مِلُءُ الْاَرُضِ ذَهَبًا أَكُنُتَ تَفْتَدِى بِهِ فَيَقُولُ نَعَمُ فَيُقَالُ قَدْ كُنُتَ سُئِلْتَ مَا هُوَ أَيْسَرُ مِنُ ذَلِكَ. (بنارى) قَدْ كُنُتَ سُئِلْتَ مَا هُوَ أَيْسَرُ مِنُ ذَلِكَ.

تشریح: یعنی اپنی نافرمانی اور سرکشی کی وجہ ہے آج تم جس عذاب سے دو چار ہو، اس سے سمحیں ہمارے نبیوں نے دنیا کی زندگی میں ہی خبر دار کر دیا تھا۔ اور جس عذاب سے نبیخے کے لیے آج تم زمین بھر سونا اگر تمصارے پاس ہوتوا سے بھی فد سیمیں دینے کوراضی ہو۔لیکن دنیا میں تم سے جو مطالبہ کیا گیا تھا وہ بہت ہی ہلکا تھا۔ مطالبہ اس کے سوا اور پچھ بھی نہ تھا کہ شرک اور خدا کی نافر مانی سے بچواور ایک خدا کے مخلص بندے بن کر رہو۔ اور استطاعت ہوتو پچھ خدا کے راستے میں بھی خرچ کرویتم اگر دنیا کی زندگی میں اینے جرم کی سکینی کو بچھ لیتے تو بیدن شخصیں نہ دیکھنا پڑتا۔

تشريح: مطلب بد ہے کہ دین میں تخق نہیں ہے۔ اسلام کے بیروڈں کو تخق سے پر ہیز کرنا چاہیے۔تمھاری ذمہ داری ہے کہ تم آسانیاں پیدا کرو۔لوگ اپنی نا دانیوں سے جن مشکلات میں مبتلا ہیں ان مشکلات کو رفع کرو۔ اسلام آیا ہی ہے انسانوں کو مشکلات اور مصیبتوں سے نجات دلانے کے لیے۔ اس لیے اگر اس شخص نے نا دانی سے مسجد میں بیشاب کردیا تو کیا قیامت برپا ہوگئی۔ اس پرختی نہ کرو، اسے چھوڑ دو۔ پیشاب پر ایک ڈول پانی بہا دو۔ جگہ پاک ہوجائی گی۔ چھوٹی سی بات کو بڑی بنا کر اپنا اور دوسروں کا وقت اور تو تضائع کرنا کہ اں کی عقل مندی ہے۔ چھوٹی سی بات کو بڑی بنا کر اپنا اور دوسروں کا وقت اور تو تضائع کرنا کہ اں کی عقل مندی ہے۔ چھوٹی سی بات کو بڑی بنا کر اپنا اور دوسروں کا وقت اور تو تضائع کرنا کہ اں کی عقل مندی ہے۔ محقوثی تی بات کو بڑی بنا کر اپنا اور دوسروں کا وقت اور تو تضائع کرنا کہ اں کی عقل مندی ہے۔ محمد فلقًنین فی نے میں است کو بڑی بنا کر اپنا اور دوسروں کا وقت اور تو تضائع کرنا کہ اں کی عقل مندی ہے۔ محمد فلقَنَّنِن فی نے ما استست کو بڑی بنا کر این اور دوسروں کا وقت اور تو تضائع کر نا کہ اں کی عقل مندی ہے۔ محمد مطلب کی خیر خواہی کر این کر اللہ قال : با یک تُن السب کی علی السب محمد ہوں ای کہ ہماری ہم کر ہے کہ مقل مندی ہے۔ ہر مسلمان کی خیر خواہی کر نے پر بیعت کی تو آپ نے مجھے لین فرمائی کہ میں سے بھی کہ وں کہ جس قدر ہی ہے ہو سکے۔

تنشریح: '' یہ بھی کہو کہ جس قدر بھو سے ہو سکے'' یہ فقرہ بتا تا ہے کہ آ دمی کسی چیز کا بس اسی حد تک مکلّف ہے جنتنی اس کے اندراستطاعت ہے۔ بیہ بات اگر آ دمی کے پیش نظرر ہے تو وہ بھی بھی یاس میں مبتلانہیں ہوسکتا۔ وہ خدا کا شکر گزار ہوگا کہ اس نے اس پر بس اتنا ہی بو جھڈ الا ہے جس کو وہ اُٹھا سکتا ہے۔ وہ دین کونعت سجھنے کے بہ جائے بھی بھی اسے مصیبت نصور نہیں کرے گا۔ اور نہ دین میں شدت اور غلوا ختیار کر کے اپنے آپ کو مصیبت میں ڈالے گا۔

(٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: كَانَ يَقُولُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ حُذُوا مِنَ الْعَمَلِ مَا تُطَيْقُونَ فَإِنَّ اللَّهُ لاَ يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا وَاَحَبُّ الصَّلُوةِ إلَى النَّبِي عَلَيْكَ دُوُومَ عَلَيْهُ وَ إِنْ قَلَّتُ وَكَانَ إِذَا صَلَّى صَلُوةً دَاوَمَ عَلَيْهَا.
(جارى) تتوطيقُونَ فَإِنَّ اللَّهُ لاَ يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا وَاَحَبُّ الصَّلُوةِ إلَى النَّبِي عَلَيْكَ دُوُومَ عَلَيْهُ وَ إِنْ قَلَّتُ وَكَانَ إِذَا صَلَّى صَلُوةً دَاوَمَ عَلَيْها.
(جارى) تتوطيقُونَ فَإِنَّ اللَّهُ لاَ يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا وَاَحَبُّ الصَّلُوةِ إلَى النَّبِي عَلَيْكَ دُوومَ عَلَيْهُ وَ إِنْ قَلَّتُ وَكَانَ إِذَا صَلَّى صَلُوةً دَاوَمَ عَلَيْهَا.
(جارى) تتوجه: حضرت عائشَ مَن اللهُ عَنْ مَا لَتَعَقَي مَا يَعْذَا مَعْنُ مَعْلَيْهَا.
تم الما يتوبي المائين عائشَ مَا يَعْدَلُهُ مَا يَعْدَى مَا يَعْتَى مَا يَعْنَ اللَّهُ عَلَيْهَا.

تشريح: اس حديث ميں اس بات پرزورديا گيا ہے کہ دين ميہ ہرگز مطلوب نہيں ہے کہ تم اپن طاقت سے بڑھ کرعمل کرو۔ البتہ جوعمل کرواس پر مداومت اختيار کرو۔ وہ عمل تھارے اخلاق و کردار کا مظہر ہو، کسی وقتی تاثریا جیجان کا نتیجہ نہ ہو۔ بہ طور مثال اس حدیث میں بتایا گیا ہے کہ حضور علیقہ جب کوئی نماز پڑھتے تو اسے ترک نہيں کرتے تھے بلکہ اس پر مداومت فرماتے تھے، جواس بات کا ثبوت ہوتا کہ اس نماز کی اپنی ایک مستقل اہمیت ہے۔

(۵) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ الْبَرِ الصِّيَامُ فِي السَّفَرِ.
(جارى وُسلم)

ترجمہ: حضرت جابڑ سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا: ''سفر میں روز ہ رکھنا پچھ نیک کا منہیں۔'

تشريح: نبى عليظة سفر ميں تھے۔ ديکھا کہ ايک شخص غش پڑا ہے اور لوگوں نے اس پر سايد کر رکھا ہے۔ آپؓ نے دريا فت فر مايا کہ اسے کيا ہوگيا ہے؟ لوگوں نے کہا کہ بير دوزے سے ہے۔ اس پر آپؓ نے وہ بات کہی جواس حديث ميں نقل کی گئی ہے۔

كلامرنبوت جلد

(٢) وَ عَنُ اَبِى بَكُوِ بُنِ عَبُدِ الرَّحْمَنِ عَنُ بَعُضِ أَصْحَابِ النَّبِي عَلَيْكَ قَالَ رَايُتُ النَّبِي عَلَيْ اللَّهِ قَالَ مَا النَّبِي عَلَيْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَامَ النَّابِي عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ اللَّهِ اللَّهِ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ النَّابِي عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا الْعَلَيْ مَا الْعَالَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَبُولُ اللَّهُ مَا الْعَقُولُ مَنْ عَالَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّ المَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّالَةُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِنَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّ المَا مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا إِلَيْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْ اللَّهُ مَا الْعَالَ اللَّهُ مَا الْحَالَ اللَ المَا مَا اللَّالَةُ عَلَيْ اللَّهُ مَا إِنَّا مَا إِنَّا مَالَ الْعُنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا الْعُ الْعَالَ مَا الْحُلَيْلَةُ مَالَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحُلُولَةُ الْحُلَيْ الْحُلَيْ اللَّا الْحُولَةُ مَا الْحُلَيْ الْحُلَيْ الْ الْعُنْتُ الْحُلَيْ الْحُلَيْ اللَّهُ الْحُلُ الْعُنْ الْعُنْ الْحُلَيْ الْحُلَيْلَةُ الْحُلَيْ الْحُلَيْ الْحُلَيْ اللَّهُ مَالَ الْحُلْحُ مَا لَ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُولُ مَا الْحُلَيْ الْحُلَيْلُ اللَّ الْحُلَا الْحُلَيْ الْحُلُ مَالْحُ مَا الْحُلَالِ لَعُنْ الْحُلُ الْحُ

ترجمہ: حضرت ابو بکر بن عبد الرحمان سے مروی ہے کہ نبی علیقہ کے بعض اصحاب نے کہا کہ میں نے نبی علیقہ کوجس سال مکہ فتح ہواد یکھا کہ آپ نے لوگوں کوسفر میں روز ہ افطار کرنے کا تھم دیا اور فرمایا:''اپنے دشمنوں سے مقابلے کے لیے قوت حاصل کرو۔''

تشریح: سفر میں لوگ روزے سے تھے۔ رمضان کا مہینہ تھا۔ دشمنوں سے مقابلہ در پیش تھا۔ نبی علیلی نے روزہ تو ڑ دینے کا حکم دے دیا تا کہ اگر دشمنوں سے جنگ کی نوبت آجائے تو مسلمان پوری قوت سے ان کا مقابلہ کر سکیں ۔ روزے سے آ دمی میں ضعف آ ہی جا تا ہے اس لیے جہا دے موقع پر روزہ تو ڑ دینے کی اجازت ہی نہیں ، حکم دیا گیا کہ دشمنوں سے مقابلہ کرنے میں کوئی دشواری پیش نہ آئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ دین میں ہماری تمام ہی ضرورتوں کا لحاظ رکھا گیا ہے۔ اسی لیے دین کو آسان کہا گیا ہے۔

(2) وَ عَنُ عَائِشَةَ ذَوْج النَّبِي عَلَيْكُ الْحُبَوتَة أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكَ مَالَةٍ قَالَ: مَا مِنُ الْمُوعُ تَكُونُ لَهُ صَلَوة بَعِلَيْكُ عَلَيْهُا نَوْمٌ إلَّا تُحْتِبَ لَهُ اَجُورُ صَلُوتِه وَ مَنْ الْمُوعُ تَكُونُ لَهُ صَلَوة بَعَدَة عَلَيْهُا نَوْمٌ إلَّا تُحْتِبَ لَهُ اَجُورُ صَلُوتِه وَ رَادِدَى تَكَانَ نَوْمُهُ عَلَيْهِ صَدَقَة. (ابودائد، ترجمه: بن عَلَيْهُ صَدَفَة. (ابودائد، ترجمه: بن عَلَيْهُ صَدَفَة. الترجمه: حاروايت بردوايت بردول الله عَلَيْنَهُ فَرْمايا: 'جوادى بقول مَحْدَق مَانَ نَوْمُهُ عَلَيْهِ صَدَقَة.

ترجمه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ نبی عظیمت نے فرمایا: ''بلاشبہ سد ین (اسلام) آسان ہے، اور دین سے جب بھی کوئی مقابلہ کرےگا وہ اسے شکست دے دیگا۔لہٰذاتم سید ھے راستے پرچلو، شدت پسندی اورغلو سے بچواورخوش رہو (شہمیں نجات ملے گی) اور پچھنچ کوچل لو، پچھ شام کو اور پچھرات میں چل کرمد دحاصل کرو''

تنشریح: معلوم ہوا کیمل کے لیے بید دین نہایت آسان ہے۔ اس میں انسان ملکّف ہے تو بس اس کا جس کی اسے استطاعت حاصل ہے۔ اسی لیے شدت پیندی اور غلوفی الدین سے لوگوں کو روکا گیا ہے۔ دین کوشدت پیندی کی ضرورت نہیں۔ شدّت پیندی اختیار کرنے والا بالآخر عاجز و در ماندہ ہو کر رہ جاتا ہے۔ دین پر وہ جتناعمل کر سکتا تھا اس سے بھی محروم ہوجاتا ہے۔ اس لیے انسان کے لیے صحیح طریقہ میہ ہوگا کہ وہ دین کے سید ھے سادے رائے کو اختیار کرے۔ ہوتم کے

غلواور شدت پسندی سے باز رہے۔این نجات کی امیدر کھے۔ادرخوش رہے، ہمیں اس مسافر کے طریقہ پڑمل کرنا جاہیے جو ٹھنڈ ب وقت صبح وشام سفر کرتا ہے اور کچھ رات میں بھی راستہ طے کرلیتا ہے اور کمبے سے لمباسفر طے کرکے بہ خیریت آرام کے ساتھا پنی منزل پر پنچ جاتا ہے۔ اس کے برخلاف جومسافر ضرورت سے زیادہ جلدی مچا تا اور چلنے میں رات دن ایک کردیتا ہے بالآخروہ تھک ہار کررہ جاتا ہےاور منزل اس سے دور ہی رہتی ہے۔اس حدیث میں نبی عقیقہ نے مسافر کی جومثال دی ہے وہ نہایت بامعنی ہے۔اس تمثیل میں بیا شارہ کیا گیا ہے کہ بید دنیا ایک سفر ہے، ہماری منزل دنیانہیں آخرت کی کام یابی ہے۔اس منزل کو پانے کے لیے ضروری ہے کہ ہمارا سفرجاری رہے۔اور ہمارارخ منزل کے مخالف سمت ہرگز نہ ہو۔ بیزندگی خدا کی اطاعت اور اس کی بندگی میں گزرے۔ضبح وشام اور پچھرات کے آخری جصے میں نوافل کا بھی اہتمام کرلیں۔ اشراق،اور تہجد وغیرہ حقیقت میں اسی کی وعمل شکلیں ہیں جو حضور علیہ بے متعین فرمائی میں۔ (٩) وَ عَنُ أَنَس بُن مَالِكٍ قَالَ: كَانَ النَّبِيُ عَلَيْ إِذَا اِرُتَحَلَ قَبُلَ أَنُ تَزِيُغَ الشَّمُسُ أَخَّرَ الظُّهُرَ إِلَى وَقُتِ الْعَصْرِ ثُمَّ يَجْمَعُ بَيْنَهُمَا وَ إِذَا زَاغَتُ صَلَّى الظُّهُرَ ثُمَّ رَكِبَ. (بخاری) ترجمه: حضرت انس بن ما لك بروايت ب كه نبى عليه جب آفتاب د صلى سے پہلے سفر کے لیےروانہ ہوتے تو ظہر کوعصر کے وقت تک موخر فرماتے پھران دونوں کوایک ساتھ ملا کر پڑ ھتے۔ اور جب آفاب ڈھل چکا ہوتا تو پھر آپ ظہر کی نمازادا کر کے (سفر کے لیے ) سوار ہوتے۔ تشریح: اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اسلام کے پیروؤں کے لیے ان کے زین میں آسانی اور سہولت کی کس درجہ گنجائش رکھی گئی ہے۔سفر کی حالت میں ظہراور عصر کی نمازیں جمع کرے ادا کرنے میں مسافر کے لیے کتنی آسانی ہوتی ہے۔اس کا انداز عملی تجربہ سے بہ خوبی ہوتا ہے۔ در حقیقت دینی احکام کے جو مقاصد ہیں اصل وہ ہیں۔ وہ مقاصد بدلے نہیں جا سکتے۔ اعمال کی ظاہری شکلوں میں ضرورت متقاضی ہوتو ان میں کچھ تبدیلی کی جاسکتی ہے۔مثلاً ہم اگر کھڑے ہوکرنماز ادانہیں کر سکتے توبیٹھ کرادا کریں لیکن نمازیا خدا کی یاد ہے غافل رہنے کی اُجازت کسی حالت میں نہیں دی جاسکتی۔خدا کی یا داور اللّٰد کی آگہی توعین حیات ہے، اس سے دست بر دار ہونے کی اجازت کیسے دی جاسکتی ہے۔

(11) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْنَ قَالَ: إِنَّ اللَّهُ تَجَاوَزَ عَنُ أُمَّتِى مَا حَدَّثَتُ بِهِ أَنْفُسُهَا مَالَمُ تَعْمَلُ أَوُ تَتَكَلَّمُ. حَدَّثَتُ بِهِ أَنْفُسُهَا مَالَمُ تَعْمَلُ أَوُ تَتَكَلَّمُ. توجعه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ نبی عَلی ایشاد فرمایا: ''اللہ نے میری امت کے لوگوں کے ان خیالات کو معاف کر دیا جوان کے دلوں میں پیدا ہوں جب تک کہ اس پر ممل نہ کریں یا گفتگونہ کریں۔''

تشريح: دلوں میں ناپندیدہ قسم کے خيالات اگر خود ہے آتے ہیں تو پريثان ہونے کی ضرورت نہيں خدا ان پر گرفت نہيں فرمائے گا۔ ایسے خيالات کی حيثيت محض وساوس کی ہے۔ شيطان دلوں ميں وسو سے ڈال سکتا ہے۔ ہميں ان پر توجہ نہيں دينی چا ہے۔ خدا وسوسوں کو معاف کرديتا ہے۔ليکن اگر ہم ان کو وزن ديتے ہيں۔ ان کو عمل ميں لاتے يا گفتگو وک ميں ان کا پر چار کرتے ہيں تو پھر سے چيز يقينا قابل گرفت ہوگی۔ جس پر ہمارا اپنا کو کی اختيار نہيں اس پر ہماری گرفت نہ ہوگی۔ دين کس درجہ آسان اور فطری ہے۔ کاش ہم اس کی قدر و قیت کو تھے طور پر

## دین رحمت

(1) عَنُ مُوسَى بُنِ أَنَسٍ عَنُ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْلَهِ قَالَ: لَقَدُ تَرَكُتُمُ بِالْمَدِيْنَةِ اقْوَامًا مَا سِرُتُمُ مَسِيُرًا وَلاَ أَنْفَقْتُمُ مِنُ نَفَقَةٍ وَلاَ قَطَعْتُمُ مِنُ وَادٍ إلَّا وَهُمُ مَعَكُمُ فِيْهِ. قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ كَيْفَ يَكُونُونَ مَعَنًا وَ هُمُ بِالْمَدِيْنَةِ؟ قَالَ: حَبَسَتُهُمُ الْعُذُرُ. ترجمه: حضرت موى بن انس اين والدانسٌ سروايت كرتے بيں كرسول الله عَلَيْتَ فَ (أيك جهاد كرموقع ير) فرمايا: "تم مدينه عس ايساوگول كوچور آتم بوجومحار ريط على اور (أيك جهاد كرموقع ير) فرمايا: "تم مدينه عس ايساوگول كوچور آتم بوجومحار ريط على اور

تم جو کچھ خرچ کرتے ہواس میں اور جو دادی بھی تم طے کرتے ہولا زماً دہ ان سب میں تمحارے ساتھ شریک ہیں؟''لوگوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، دہ ہمارے ساتھ کیسے ہو سکتے ہیں جب کہ دہ مدینہ میں ہیں؟ آپؓ نے فرمایا:'' دہ عذر کی دجہ سے رُک گئے ہیں۔''

تشريح: خدالوگوں كے ارادوں اوران كى نيتوں كود كھتا ہے۔ اگر كوئى خدا كے رائے ميں نكلنا اور جدو جہد كرنا چاہتا ہے اور اس كى بيخواہش ہوتى ہے كہ خدا كے دين كے فروغ اور اس كى ا قامت كے سلسلہ ميں وہ اپنامال بھى خرچ كرے ليكن بعض مجبور يوں اور معذور يوں كى وجہ سے نہ تو وہ جہاد كے ليے سفر اختيار كرپا تا ہے اور نہ اس سلسلہ ميں اے اپنامال خرچ كرنے كے مواقع حاصل ہوتے ہيں۔ پھر بھى خدا كے يہاں وہ مجاہد فى سبيل اللہ قرار پا تا ہے اور اس كا شاران لوگوں ميں ہوتا ہے جو خدا كے رائے ميں اپنامال خرچ كر كے اس كا شوت بہم پہنچاتے ہيں كہ وہ خدا كے مخلص بند سے ہيں اور اس كى رضا كے حصول كے ليے وہ اپنا سب پچھ قربان كرنے كا جذبہ ركھتے ہيں۔ خدا كے يہاں ايسے خلصين كا شاران ہى لوگوں ميں ہوگا جن ميں شامل ہونے كى ايسے لوگوں كوتمنار ہى ہوگى۔

جب ہم خدا کے رسول کے اس ارشاد پر نحور کرتے اور دیکھتے ہیں کہ دین کے مخلص حاملین پرخدا کی رحمتیں اس قدر کشادہ دامن ہیں تو اس دین کے دینِ رحمت ہونے میں کسی شک کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى مُوسى قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَنَ اللَّهِ غَيْرَ مَرَّةٍ وَلاَ مَرَّتَيْنِ يَقُولُ: إذَا كَانَ الْعَبُدُ يَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحًا فَشَغَلَهُ عَنْهُ مَرَضٌ أَوُ سَفَرٌ كُتِبَ لَهُ كَصَالِح مَاكَانَ يَعْمَلُ وَ هُوَ صَحِيْحٌ مُقِيْمٌ. (ابوداود) ترجمه: حضرت ابومول سروايت ب، وه ييان كرتے بي كميں نے في عَظيد كُوك باركون

کوب بسی بر سرح بر رو سے دوریہ ہے ہوتا ہوں دیلے بین مدین سے کو میں در کا در کا ایک دوبار نہیں یہ فرماتے ہوئے سناز کا وجہ سے ایک سفر کی وجہ سے اس کام کے کرنے سے رک جاتا ہے تو اس کے لیے ولیں ہی نیکی ککھی جاتی ہے جیسی وہ صحت اورا قامت کی حالت میں کرتا رہا ہے۔''

تشريح: بیحدیث بھی اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ اسلام دین رحمت ہے۔ بیاری، سفر یا کسی عذر کی وجہ سے اگر کوئی شخص وہ نیک عمل نہیں کر پاتا جو وہ صحت کی حالت میں یا گھر بررہ کر کر تا رہا ہے تو خدا بغیر عمل کے بی اجرعطا کرتا ہے۔ اس کاعمل نہ کرنا بھی عمل قرار پاتا ہے۔ کیوں کہ عمل نہ کرنے کی وجہ نافر مانی اور غفلت نہیں بلکہ بند ہے کی پچھ مجبوریاں ہیں جن کی وجہ سے نیک کا م میں رکاوٹ پیش آئی ہے۔

(٣) وَ عَنُ جَابِرِ بُن عَبُدِ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَنِكْمَ بَعَثَنِي لِحَاجَةٍ ثُمَّ اَدُرَكْتُهُ وَ هُوَ يَسِيُرُ قَالَ قُتَيْبَةُ يُصَلِّي فَسَلَّمُتُ عَلَيْهِ فَاَشَارَ إِلَىَّ فَلَمَّا فَرَغَ دَعَانِي فَقَالَ: إِنَّكَ سَلَّمُتَ انِفًا وَ آنَا أُصَلِّى وَ هُوَ مُمَوِّجَّة حِيْنَئِذٍ قِبَلَ الشُّرُقِ. (ملم) ترجمه: حضرت جابر بن عبداللد - روايت ب- وه بيان كرتے ميں كه رسول الله علي الله عن الله عن الله عن الله عن الله ع مجھےایک کام سے بھیجا۔ پھر میں لوٹ کر آپؓ تک پہنچا آپؓ (سواری پر ) چل رہے تھے ۔۔۔ قتیبہ کی روایت میں ہے کہ آپ ٹماز پڑھر ہے تھے۔(نفل نماز سواری پر درست ہے) \_\_\_\_ میں نے آپ کوسلام کیا۔ آپ نے اشارے سے جواب دیا۔ آپؓ جب نماز سے فارغ ہوئے تو مجھے بلایا اور فرمایا: ' ' تم نے ابھی مجھے سلام کیا تھا اور میں نما ز پڑ ھر ہاتھا ( اس لیے سلام کا جواب نہ دے۔ کا)''حالاں کہ منہ آپ کا پورب جانب تھا۔ (جب کہ قبلہ پورب کی طرف نہ تھا)۔ تشریح:اس حدیث سے معلوم ہوا کہ فل نماز اونٹن پاکسی اور سواری پراس حالت میں پڑ ھ سکتے ہیں جب کہ سواری ٹھہری ہوئی نہ ہو۔ اس میں استقبال قبلہ کا بھی آ دمی پابند نہیں رہتا۔ چناں چہ اس حدیث میں بتایا گیا ہے کہ آ پ چلتی ہوئی اونٹنی پرنماز پڑھ رہے تھے اور آ پ کا رخ قبلہ کی طرف نہیں بلکہ دوسری جانب تھا۔اس ہے معلوم ہوا کہ سواری پر جب نما زمیں قبلہ کی طرف رخ کر ناممکن نہ ہوتو کسی بھی سمت رخ کر کے نماز ادا کر سکتے ہیں۔ اس لیے کہ اصل مقصد تو خدا ک طرف رخ کرنا ہے جوکسی خاص سمت میں مقدینہیں ہے۔لیکن استقبال قبلہ کواپنی جگہ بنیا دی اہمیت حاصل ہے۔اسی لیےفرضِ نماز وں میں استقبال قبلہ لا زم ہے۔نوافل میں اس کی گنجائش رکھی گئی کہ قبلہ کی طرف اگررخ کرناممکن نہ ہوتونفل نمازترک نہ کرے بلکہ آ دمی جس سمت رخ کر کے نماز یڑ ھ سکتا ہو پڑ ھے۔ بندہ نماز میں خدا ہے سب سے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ آ دمی کو جا ہے کہ بیر قربت جہاں تک ممکن ہوجاصل کرتار ہے۔خدااپنے قرب کا دامن بندوں کے لیے ہمہ دقت وسیع رکھتا ہے۔اسے اس کی رحمت کے سوااور کس چیز سے تعبیر کیا جاسکتا ہے!

(٣) وَ عَنُ نَافِعِ أَنَّ ابْنَ عُمَرُ أَذَّنَ بِالصَّلُوةِ فِى لَيُلَةٍ ذَاتِ بَرُدٍ وَّ رِيُحٍ فَقَالَ: أَلاَ صَلُوا فِى الرِّحَالِ ثُمَّ قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ يَامُرُ الْمُؤَذِّنَ إِذًا كَانَ لَيُلَةٌ بَارِدَةٌ ذَاتَ مَطَرٍ يَّقُوُلُ اَلاَ صَلُوا فِى الرِّحَالِ.

ترجمه: حضرت نافع سے روایت ہے کہ ابن عمر رضی اللہ عنہمانے ایک رات نماز کی اذان دی۔ بیرات سردی اور آندھی کی تھی تو (اذان کے بعد پکار کر) کہا کہ اپنے اپنے گھروں میں نماز ادا کرلو۔ پھر کہا کہ رسول اللہ عقیقہ جب رات سردی اور بارش کی ہوتی تو موذن کو عکم دیتے کہ ''اذان کے بعد پکار کر کہہ دیا کرو کہ اپنے گھروں میں نماز ادا کرلو۔'

تشريح: اس حديث سے بہ خوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ دین میں تختی اور شدّت پسندی نہیں پائی جاتی۔ رات نہایت سرد ہے، اس کے علاوہ بارش بھی ہور ہی ہے۔ ایسی حالت میں مسجد جانا آسان نہ تھا۔ اس لیے اذان کے ساتھ بیاعلان کرایا جاتا ہے کہ نماز کا وقت ہوگیا ہے لیکن موسم ایسا ہے کہ اس میں گھر سے نگلنا تھارے لیے نگایف دہ ہوگا، اس لیے نماز اپنے اپنے گھروں میں اداکرلو۔

اسلام کے جینے بھی احکام ہیں خواہ ان کاتعلق عبادات سے ہویا ان کاتعلق معاشرتی امور سے یا سیاسی اور معاثی مسائل سے ہو۔ آپ کو ہر معاملہ میں خدا کی رحمت نمایاں دکھائی دےگی۔ عقلی فر جہب

(1) عَنِ ابْنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَ ا: أَنَّ الرَّجُلَ لِيَكُونَ مِنُ اَهُلِ الصَّلُوةِ وَالصَّوْمِ وَالزَّكُوةِ وَالْحَجِّ وَالْعُمُرَةِ حَتَّى ذَكَرَ سِهَامَ الْحَيُرِ كُلَّهَا وَمَا يُجُزى يَوُمَ الْقِيَامَةِ إلَّا بِقَدَرِ عَقُلِهِ. ترجعه: حفرت ابن عُرٌ تروايت بَكَر رسول الله عَلَيَة فَ فرمايا: 'الكُنْخُص بَ جونماز بهمى پڑھتا ہے، دوزہ بھی رکھتا ہے، زکوۃ بھی دیتا ہے اوروہ جح اورعرہ بھی کرتا ہے سے بہاں تک کہ آپ نے تمام نیک کا موں کا ذکر فرمایا۔۔۔ لیکن اے قیامت کے دوز اس کی عقل کے مطابق برلہ دیا جائے گا۔''

تشریح: بیر حدیث اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ عقل وفہم کو دین میں بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ آ دمی کے اندر جس قدر شعور یاعقل اور سجھ ہوگی اس قدر وہ عبادات اور نیک اعمال کی اصل روح ومقصد سے واقف ہوگا اور اسی قدر وہ عبادت اور بندگی کا حق بھی ادا کر سکے گا۔اور پھر اسی کے مطابق وہ اجروثواب کا بھی مستحق قرار پائے گا۔

(۲) وَ عَنُ أَبِى ذَرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ : يَا أَبَا ذَرٍ لاَ عَقُلَ كَالتَّدُبِيرِ وَلاَ وَرَعَ كَالُكَفِ وَلاَ حَسَبَ كَحُسُنِ الْحُلُقِ.
(2.5) **ترجمه:** حضرت ابوذر <sup>\*</sup>رسروایت ہے کہ رسول خدا علیہ نے فرمایا: '' اے ابوذر، تد بیرجیسی کوئی عقل نہیں، اجتناب واحتیاط کے برابرکوئی تقویٰ نہیں اور <sup>حس</sup>نِ اخلاق کے برابرکوئی حسب نہیں۔'

تشريح: كتنی اچھی تعلیم اس حدیث میں پیش فرمانی گئی ہے۔جو بہ ظاہر مختصر ہے لیکن اپنے معانی و مطالب کے لحاظ سے بھلائی کی ایک بڑی حسین وجسل دنیا اس میں دکھائی دیتی ہے۔ اس سے بڑھ کر دانش مندی کی بات اور کیا ہو کتی ہے کہ عقل وہ ہی ہے جو معطل ہو کر نہ رہے۔ ذی عقل حقیقت میں وہ ہی ہے جوفکر وقد بر سے کام لیتا ہواور زندگی میں کتنے ہی پر بیثان کن مسائل کیوں نہ کھڑے ہوں لیکن وہ ان کے حل کی قد بیر اختیار کرنے میں تسابل کا روادار نہ ہو۔ عمل پر بعن پنج بروں نے زور دیا ہے اتنا زور فلاسفر اور مفکر نہیں دے سکے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ برائیوں اور تی بیندیدہ امور سے اپنی تاز ور فلاسفر اور مفکر نہیں دے سکے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ برائیوں اور ہو سکتا۔ حقیقت میہ ہوں ایکن وہ ان کے حل کی قد بیر اختیار کرنے میں تسابل کا روادار نہ ہو۔ عمل پر جتنا ہو سکتا۔ حقیقت ہیہ ہوں لیکن وہ ان کے حل کی قد بیر اختیار کرنے میں تسابل کا روادار نہ ہو۔ عمل پر جنا ہو سکتا۔ حقیقت ہیہ ہوں لیکن وہ ان کے حل کی قد بیر اختیار کرنے میں تسابل کا روادار نہ ہو۔ عمل پر جنا ہو سکتا۔ حقیقت ہی ہوں ایکن وہ ان کے حل کی قد بیر اختیار کرنے میں تسابل کا روادار نہ ہو۔ عمل پر جنا ہو سکتا۔ حقیقت ہی ہو کہ پنی خواہ شات پر قابور کھتے ہو کے اور تا پند بیرہ امور سے اجتنا ہ کرتے میں وزیل کہ میں ایک رہنا ہی اسلام ہے۔ اور آپ کی ہی بات کہ میں اخلاق کے برا برکو کی حسب ونس نہیں ہو سکتا، انسانی زندگی کے لیے وہ آئیڈ یل فقرہ (Moto) ہے جو تھ کھر کہ ردرو غلط اضور ات کی نئی ہوتی ہے بلکہ انسانی زندگی ایک ایسی شے سے آشا ہوتی ہے جو زندگی کا اصل خو ہر بلکہ میں زندگی ہے۔

(٣) وَ عَنُ حُذَيْفَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكُ لَقِيَهُ فَاَهُوى اللَّهِ فَقَالَ: إِنِّى جُنُبٌ، فَقَالَ: إِنَّ الْمُسْلِمَ لَيُسَ بِنَجِسٍ.

**ترجمہ**: حضرت حذیفہ ؓ سے روایت ہے کہ نبی ع<sup>طالیت</sup>ہ ایک باران سے ملے تو آپؓ حذیفہ ؓ ک طرف ( ملنے یا مصافحہ کرنے کے لیے ) جھکے تو انھوں نے (حذیفہ ؓ نے ) عرض کیا کہ میں جنب ہوں۔آپؓ نے فرمایا:''مسلمان نجس نہیں ہوتا۔'' **تشریح:** اگرکوئی څخص جنب ہے۔ بیوی سے ہم بستری کرنے کی وجہ سے اسے شسل کی حاجت ۔

تھی لیکن وہ عنسل نہیں کر سکا ہے تو اس سے وہ نا پاک نہیں ہوجا تا۔ جنابت محض نجاست حکمی ہے۔ اس لیے جذب کے ساتھ بیٹھنے اور اس سے ہاتھ ملانے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ پھر موثن ہونا تو درحقیقت ایک ایس گندگی اور نا پاکی سے پاک ہونے کا نام ہے جس سے بڑھ کر نا پاکی دوسری نہیں ہو سکتی۔ وہ ہے شرک کی گندگی۔ اس لیے موثن کے لیے نجس کا لفظ استعال کرنا اس کے مرتبہ اور درجہ کے منافی ہے۔ یوں شرک کی گندگی اور نا پاکی اس کے فکر وعقیدہ کی نا پاکی اور گندگی ہے۔ جسم کے لحاظ سے وہ بھی نجس اور نا پاک نہیں ہوتا۔ اس لیے اس کے پاس بیٹھنے اور اس سے ہاتھ ملانے سے اس سے کوئی گندگی ہم تک منتقل نہیں ہوتی۔

تشريح: انسان کاجسم اوراس کی جان خدا کی بخشی ہوئی عظیم تعمیس ہیں۔انسانی جسم کا ہر عضو بلکہ اس کے جسم کا ہر پوراور ہر جوڑ خدا کی رحمت وعنایت ہے۔ جدید تحقیق بتاتی ہے کہ زبان میں ذائقہ سے متعلق تیں ہزار ٹیوب (Taste Tube) پائے جاتے ہیں۔ کان میں ساعت سے متعلق عضویات کی تعداد ایک لاکھ ہے۔ اور آنکھ میں روشنی اخذ کرنے میں مددگار عضویات (Light) (Acceptators) کی تعداد ایک سوتیں ملین ہے۔ اس سے ہم سمجھ سکتے ہیں کہ ہمارے وجود کے ساتھ خدا کی کس قدرعنایات ہیں۔

ہر صبح جب انسان صحیح سلامت اپنے بستر سے اُٹھتا ہے تو اس کے جسم کا ہر پور تقاضا کرتا ہے کہ اس کے لیے خدا کے شکر میہ میں ایک صدقہ کرد۔اب صدقوں کی تعداداتن زیادہ ہوتی ہے کہ

ان کاادا کرناانسان کے بس کی بات نہیں ہے، لیکن بیخدا کا خاص کرم ہے کہ ہمارا ہر نیک عمل خدا کے یہاں صدقہ قرار پاتا ہے۔ ملنے والے سے سلام کرنا، تکلیف دہ چیز وں کا راستے سے ہٹا دینا، یہاں تک کہا پنی بیوی کے ساتھ مقاربت بھی صدقہ میں شارہوتا ہے۔ اس حدیث میں ایک خاص بات بیفر مائی گئی ہے کہ حیاشت کی دورکعتیں جب کوئی

ال حدیث یں ایک حال بات بیر مال کی ہے کہ چاست کی دور میں جب توں پڑھتا ہے تو بینمازیں معمولی نہیں ہے۔ بینمازیں اگر خدا کے یہاں قبول ہوجا ئیں تو گویا بندے نے اپنے رب کے احسانات کاشکر بیادا کردیا۔

تشريح: آدمى اب ظمر كواس لير بيچانتا ہے كەدەاس ميں رہتا ہے۔ رہنے كى وجد ، وەاس سے بەخوبى مانوس ہوتا ہے۔ يہاں تك كەاس كا گھراس كى زندگى اوراس كے احساسات كا ايك جزين جاتا ہے۔ اہل ايمان كو جنت ميں جو گھر عطا ہو گا وہ اس گھر دنيا كے گھر كے مقابلے ميں زيادہ بيچانے گا۔ اس كووہاں يہنچنے اور بيچانے ميں كوئى دشوارى پيش ندآ تے گى۔ گويا وہ اس گھر ميں اپنے دنيا كے گھر كے مقابلے ميں زيادہ رہ چكا ہے۔ اور حقيقت بھى بہى ہے كہ سچ اہل ايمان دنيا ميں رہ كر بھى آخرت كى زندگى گز ارتے ہيں۔ دنيا كے گھر كودہ ايك عارضى قيام گاہ سے زيادہ اہميت نہيں ديتے۔ ان كا حال اس پرد ليى كا ہوتا ہے جس كا دل پرديس ميں رہ كر بھى اپنے گھر كى طرف كھينچار ہتا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ حضور علی نے دنیا کے گھر کوزیادہ آراستہ پر استہ کرنا پندنہیں فرمایا۔اس لیے کہ بیاس بات کی علامت ہوگی کہ آ دمی اپنے عارضی قیام گاہ سے غیر معمولی دل چیسی لے رہا ہے۔ یہ چیز اسے اپنے اصلی گھر سے بے گانہ بنائیتی ہے۔ دنیا کا گھر تو بس ایسا

سراياحكت

كلامرنبوت جلد

ہونا چاہیے کہ صاف معلوم ہو کہ اس میں قیام کرنے والاکہیں اور جانے کی فکر میں ہے۔ ایس صورت میں ظاہر ہے کہ وہ اُس گھر سے جسے وہ خیر باد کہنے والا ہے غیر معمولی دل چیسی کیوں کر لے سکتا ہے۔

ہم دیکھتے ہیں کہآ دمی کا گھراوراس کا اپنا کمرہ اس کے ذوق وشوق اوراس کے رجحانات کا مظہر ہوتا ہے۔عیش پرستوں کے یہاں عیش پرستی کے سامانوں کی فراوانی نظر آئے گی۔ موسیقی نوازلوگوں کے یہاں آپ کوموسیقی کے آلات ستار وغیرہ رکھے ہوئے دکھائی دیں گے۔ ان چیز وں کو دیکھ کراس کی شخصیت کی پوری تصویر آپ کے سامنے آجائے گی۔

اہل ایمان کے رجحانات اوران کے احساسات وجذبات خداو آخرت سے بےگانہ لوگوں سے بالکل مختلف ہوتے ہیں۔ان کے احساسات اور ذوق کی کامل رعایت جنت ہی میں ممکن ہے۔ دنیا میں تو ناخوش گوار با تیں پیش آ ہی جاتی ہیں۔ جنت کے بارے میں قر آن میں ارشاد ہوا ہے: لاَ یَسُمَعُونَ فِیُهَا لَغُوًا وَ لَا حِذَّابًا۔'' جنت میں لغواور جھوٹ نہیں سنیں گے۔'' ایک جگہ فرمایا: لاَ تَسُمَعُ فِیْهَا لَاغِیَهُ (جنت میں کو کی لغوبات نہ سنیں گے)۔ یعنی جنت کی فضا پا کیز گی دل کی طرح پاک ہوگی۔ وہاں وہ زندگی اپنی کامل شکل میں میسر آئے گی جس کی تعمیر میں تم نے دنیا کی زندگی میں کوشش کی ہوگی۔ دنیا میں اہل ایمان آخرت کی زندگی جینے کی کوشش کرتے ہیں۔ نماز ، ذکر ، تلاوت اور نیک اعمال کے ذریعہ سے وہ اپنے او پر آخرت کی کو طاری رکھتے ہیں جس سے بڑھ کر پا کیزہ تر اور راحت بخش حیات کا تصور بھی نہیں کیا جاسکا۔لیکن

اہل ایمان دنیا میں آخرت کی زندگی گزارنے کی کوشش س طرح کرتے ہیں۔ آخرت کی زندگی کی ایک بنیادی خصوصیت مد ہے وہ سرایا قرب خداوندی ہے۔ دنیا میں بھی اہل ایمان سجدوں اور طاعتوں میں خدا کا قرب تلاش کرتے ہیں۔ آخرت میں سانس کی طرح ذکر کا الہا م کیا جائے گا۔ خدا کا ذکر، اس کی آگہی اور اس کی محبت سانس کی طرح زندگی میں شامل ہوگی۔ دنیا میں بھی اس نعمت کو پانے کے لیے تعلیم دی گئی ہے کہ خدا کو ہر آن یا دکرو۔ وَ اذٰ حُرُوا اللَّهَ ذِ حُرًا سَوْلُ اللَّهُ الْ اللَّهِ الْحَرَّانِ کَ مَحبت سانس کی طرح زندگی میں شامل ہوگی۔ دنیا میں حَثِيُرًا۔ اللَّهُ کُوخوب خوب یا دکرو۔ یعنی اُسے بھی نہ بھولو۔ خدا کی تحمید اور تجعید میں اگر اس کی محبت شامل نہ ہوتوا سے تحمید و تجھیز ہیں کہہ سکتے۔

د نیا میں اپنے رب کو پیچانے کا تھم دیا گیا ہے کہ دنیا میں پیچیلی ہوئی اس کی نشانیوں اور انفس کی اس کی نشانیوں میں اس کی رحتوں کو دیکھنے کی کوشش کرو۔ آخرت میں تم اسے بے تجاب دیکھو گے۔ دنیا میں بھی اس سے ہم کلام ہوتے ہو۔ آخرت میں حقیقی ہم کلامی کا شرف ہمیں حاصل ہوگا۔ دنیا میں اگر ایتھے اور نیکوکار لوگ تمھارے ساتھی اور رفیق تصوتو آخرت میں بھی صالحین کی رفاقت شمیں حاصل ہوگی۔ اہل ایمان کے لیے دنیا میں سب سے محبوب اور پسند بیدہ جگہ مسجدیں ہوتی ہیں۔ مسجدیں حقیقت میں دنیا میں آخرت کا نمونہ ہیں۔ آخرت میں بھی حرف خدا کی ہوتی ہیں۔ مسجدیں حقیقت میں دنیا میں آخرت کا نمونہ ہیں۔ آخرت میں بھی وادنیٰ ، امیر وغریب سب خدا کے سامنا کی ایک ہی صف میں کھڑے ہوتے ہیں۔ آخرت میں باد شاہی سے ملا قات کرتا ہے۔ آخرت لقائے رب ہی کا دوسرا نام ہے۔ الغرض آخرت اور آخرت میں مون کا گھرا سکے جذبات واحساسات اور تمناؤں کے عین مطابق ہوگا۔ ہمارے لیے ضرور کی ہے کہ ہم دنیا ہی پر قانع ہو کہ زیاں۔ اس ای ای ایک ہی صف میں کھڑے ہوتے ہیں۔ ہز ہ مسجد میں خدا

(٢) وَ عَنُ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٌ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْمَرِءِ فِي طِلِّ صَدَقَتِهِ حَتَّى يُقُولُ: كُلَّ امُرِءٍ فِي طِلِّ صَدَقَتِهِ حَتَّى يُقُولُ: مَا السَّهِ عَلَيْ مَدَاحَد)

سال کہ ' قیامت کے روز لوگوں کے درمیان فیصلہ ہونے تک ہر خص اپنے صدقہ کے سامیہ میں رہےگا۔'

تشريح: ايك روايت ميں بے اِنَّ ظِلَّ الْمُوَّمِنِ يَوُمَ الْقِيَامَةِ صَدَقَتَهُ (احم) ' قيامت كے روزمون كاسابياس كاصدقه ہوگا۔ 'معلوم ہوا كه مون كاصدقه قيامت ميں اس كے ليے سابيكا كام كرے گا۔صدقه دے كراس نے دنيا ميں ضرورت مندوں كى مصيبت دوركى تھى اس دن صدقه كى بركت سے مصيبت اس سے دورر ہے گی۔صدقه تمام نيك اعمال ميں بنيادى اہميت كا حال ہے۔صدقه كرنے والے كا دل كشادہ ہوتا ہے۔ فياضى اس كا بنيادى وصف ہوتا ہے۔ اس ليے ريتو قع نبيس كى جائمتى كه دو دوسر اعمال خير سے جی چرائے گا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ عالمِ آخرت بعض پہلوؤں سے اس موجودہ عالم سے مختلف ہے۔ یہاں ضرورت کی چیزیں خدانے پہلے سے فراہم کردی ہیں، آ دمی ان سے فائدہ اُٹھا تا ہے کیکن وہاں کا معاملہ یہاں سے مختلف ہوگا۔وہ عالم امتحان گاہٰہیں جائے قرار ہوگا۔اس

قرارگاہ میں ایمان دعمل ادراخلاق و کردار جن کے ساتھ ہم دنیا سے رخصت ہوئے ہوں گے وہاں کے اسباب دعلل بن جائیں گے۔ یہاں ماڈی دطبعی اسباب دعوامل کونمایاں دخل ہے دہاں ایمان ادراخلاق وکردار بنیا دی طور پرمشل اسباب وعلل کے موثر ہوں گے۔

ز مین پر ہماری ضرورت کی چیزیں آئسیجن اور پانی وغیرہ پہلے سے موجود ہیں۔لیکن چاند پراگر کچھ دفت کے لیے بھی قیام کرنا ہوتو آئسیجن اور کھانے پینے اور پہننے کی چیزیں ساتھ لے جانی پڑیں گی۔اس لیے ان چیز وں کی ضرورت چاند پر پہنچنے کے بعد ختم نہیں ہو جاتی ،ان کا انظام کرنا پڑے گا اور بیا نظام زمین سے ہی کرنا ہوگا۔ اگر ہم بیا نظام نہ کریں تو چاند کی دنیا ہمیں قبول نہیں کر سکتی۔ہم ہلاک ہو کررہ جائیں گے۔اسی طرح آخرت کے لیے سامان ہمیں اس موجودہ دنیا ہی میں کرنا ہوگا۔ جولوگ آخرت کی تیاری کر لیتے ہیں ان کو آخرت کی فضا بالکل

مومن جس طرح آخرت میں فیصلے سے پہلے اور جن میں داخل ہونے سے پہلے صدقہ کے سابیہ میں ہوگا ای طرح مومن کو بیا متیاز دنیا میں بھی حاصل ہے وہ یہاں اصلاً ایمان و عمل ہی کے سابیہ میں جیتا ہے، دوسری مادی چزیں ایی نہیں ہیں کہ جو اسے تسکین دے سکیں۔ ایمان وعمل کی وجہ سے اسے خدا کی معیت اور مدد حاصل ہوتی ہے، اس کی تائید مختلف احادیث سے ہوتی ہے۔ مثلاً صدقہ بُری موت کو دفع کرتا ہے۔ (تریزی)، ایک حدیث میں ہے کہ جو مسلمان کسی مسلمان کو کپڑ ایہنا دے تو وہ اللہ کی حفاظت میں رہے گا۔ (احمہ، تر مذی) بیداور اس طرح کی روایات اس پر شاہد ہیں کہ اس دنیا میں بھی اہل ایمان کو صدقہ کا سابیہ میتر ہوتا ہے۔ ایمان وعمل درحقیقت خدا ہے وابستگی کا دوسرانا م ہے۔ خدا سے وابستگی این اثرات کے لحاظ سے ضرورت ہے۔

(٣) وَ عَنُ زَيْدُ بُنِ حَالِدِ إِلْجُهَنِي قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَتُهُ: مَنُ اوى ضَالَّةً فَهُوَ ضَالٌ مَالَمُ يُعَرِّفُهَا. **ترجمه:** حضرت زید بن خالد جنی سے روایت ہے کہ رسول خدانے فرمایا: ''جس کسی نے کسی بینے کسی بینے کسی ہے کہ دستان کے ایک کہ میں ہے کہ میں ہے کہ میں ہے کہ میں ہے اور کو رکھ لیا وہ خود بھنگ گیا ہے جب تک کہ اس کی بیچان نہ کرائے۔''

تشريح: جس کسی کوکوئی بھنگا ہوا جانور مل جائے تو اس کا فرض ہوتا ہے کہ وہ اس کا عام اعلان کرائے تا کہ وہ جس کا جانور ہوا سے خبر ہو سکے اور وہ اسے اپنے گھرلے جائے لیکن اگر بھنگے ہوئے جانور کوکوئی شخص اپنے گھر میں باند ھر کھتا ہے۔ اور خاموش رہتا ہے کہ اصل ما لک کو خبر نہ ہو سکے اور وہ شخص اس جانور سے فائدہ اُٹھائے تو حض ر علیق فرماتے ہیں کہ بھٹکا ہوا جانور تو جانور تھا اسے باند ھر کھنے والا شخص خود بھٹک گیا۔ جانور کے اصل ما لک کا تو صرف جانور گر ہوا تھا، یہاں اس شخص نے تو خود کو ضائع کر دیا۔ ایسے آ دمی کی خدا کی نگاہ میں کوئی قدر و قیمت نہیں ہو سکتی۔ اور عام انسان بھی اس کا احتر ام نہیں کر سکتے۔ اس سے بڑھ کر خسارے کی بات اور کیا ہو سکتی۔ اور عام انسان بھی اس کا احتر ام نہیں کر سکتے۔ اس سے بڑھ کر خسارے کی بات اور کیا ہو سکتی۔ ہو

حقيقت پسندي

تشریح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ لوگوں اور قبیلوں کی مثال معادن (کان) کی ہے۔ بعض کانیں سونے کی ہوتی ہیں یعض لو ہے اور بعض کو کلے کی ہوتی ہیں یڑیک یہی حال انسانوں اور خاندانوں اور قبیلوں کا بھی ہوتا ہے۔ بعض خاندانوں میں شجاعت، سخاوت، غیرت جیسی خوبیاں پیدائتی طور پر پائی جاتی ہیں۔ عرب میں قرایش خاندان کا یہی حال تھا۔ قرایش جاہلیت اور اسلام دونوں میں نمایاں رہے۔ جو انسانی اخلاقیات کے لحاظ سے کفر میں بہتر تھا وہ اسلام میں بھی بہتر ثابت ہوا۔ انسانی اور اخلاقی خوبیوں کو اسلام نے مزید تو انائیاں عطا کیں۔ چناں چہ اسلام میں داخل ہو کر انسانی جو ہر سے آر استہ ایسے لوگوں نے وہ کارنا مے انجام دیے جنھیں دیکھ کر عقلیں حیران رہ جاتی ہیں۔ ذاتی اوصاف جب دین وایمان کے ساتھ ہم آ ہنگ ہوجاتے ہیں تو نوڑ علی نور کا منظر سامنے آتا ہے۔ کسی قوم یا فرد کی ذاتی شرافت کی دین وایمان کے بغیر خدا کی نگاہ میں کوئی قدر دو قیت نہیں ہو کتی۔

دين الفت

حلاوت نہیں پائے گاجب تک کہ ایسا نہ ہو کہ وہ کسی سے محبت کرے تو اللہ ہی کے لیے کرے، اور آگ میں ڈال دیا جانا اسے اس سے زیادہ پہند ہو کہ کفر کی طرف واپس ہو جب کہ اللہ نے اس سے اسے نجات دلائی ہے اور جب تک کہ اللہ اور اس کا رسول اسے دوسری تمام چیز وں سے بڑھ کر محبوب نہ ہوجا کمیں۔'

تشویع: بیرحدیث بتاتی ہے کہ ایمان ایک لذیذ شے ہے، شاید بید دنیا کی ہر شے سے بڑھ کرلذیذ ہے لیکن ایمان کی بیلذت اس وقت نصیب ہوتی ہے جب آ دمی کا ایمان اس درجہ کا ہوجائے کہ خدا کی محبت ہی کی اس کی زندگی میں اصل کارفر مائی ہو۔ یہی اس کی زندگی میں اصل محرک شے ہو۔ یہاں تک کہ دہ اگر کسی سے محبت کرتا ہے تو بیر محبت بھی اللہ ہی کے لیے ہو۔ اور اللہ اور رسول اسے سب سے زیادہ محبوب ہوں۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اللہ اور رسول پر ایمان سے مطلوب محض ان پر یقین کرنا

نہیں بلکہ ان سے انتہائی محبت کا تعلق رکھنا ہے کیوں کہ اس کے بغیر نہ ایمان کی لذت اور حلاوت حاصل ہو سکتی ہے اور نہ اس کے بغیر حقیقی ایمان کا تحقق ممکن ہے۔ چناں چہ ایک روایت میں واضح طور پر نبی علیق ہے نے حضرت عمر کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا بھی ہے کہ اے عمرتم مومن نہیں ہو سکتے جب تک میں تنہیں تکھاری اپنی جان سے بھی بڑھ کر محبوب نہ ہوجا وَں۔ (بناری)

(٢) وَعَنُ عَبُدِ اللَّهِ عَنِ النَّبِي عَلَيْنَ أَنَّهُ قَالَ: ٱلْمَوْءُ مَعَ مَنُ أَحَبَّ. (بَخارى) توجمه: حضرت عبدالله تروايت ب كه في عَلَيْنَ فَ ارشاد فرمايا: "آدمى اس ك ساتھ ہوگا جس سے وہ محبت كرتا ہے۔"

تشریح: ایک روایت میں ہے کہ ایک شخص نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ یارسول اللہ، قیامت کب قائم ہوگی؟ آپ نے فر مایا: بچھ پرافسوس کہ تو نے اس کے لیے کیا سمامان کر رکھا ہے؟ اس نے کہا کہ کوئی سامان نہیں کیا ہے سواے اس کے کہ میں اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہوں۔ آپ نے فر مایا: اِنَّكَ مَعَ مَنُ اَحْبَبُتَ۔ '' تو اس کے ساتھ ہوگا جس سے تو محبت کرتا ہے۔''صحابہ کو جب معلوم ہوا کہ آپ نے یہ بات ہر ایک کے لیے فر مائی ہے کہ وہ اس کے ساتھ ہوگا جس سے وہ محبت رکھتا ہے تو اس دن اُنھیں جو خوشی حاصل ہوئی وہ اس سے پہلے اگر حاصل ہوئی تھی تو صرف اس وقت جب وہ ایمان لے آئے تھے۔ (مسلم)

یہاں یہ بات پیش نظر رہے کہ ساتھ ہونے کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ سب کا درجہ اور مرتبہ بالکل ایک ہوجائے گا، بلکہ ساتھ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ باہم ایک دوسرے سے دور نہیں ہوں گے۔انھیں ایک دوسرے کی معیت اور رفاقت حاصل ہوگی۔لیکن یہ کر شمہ تچی محبت کا ہوگا۔اگر کوئی خدا اور اس کے رسول کی محبت کا دعو کی تو کرتا ہے مگر خدا اور اس کے احکام کی اسے کوئی پروانہیں۔خدا اور اس کے رسول کی نافر مانیوں ہی میں اس کی زندگی بسر ہوتی ہے تو وہ اپنے دعوی میں جھوٹا قرار پائے گا۔

(٣) عَنُ أَبِى هُوَ يُوَقُّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنَ اللَّهَ يَقُوُلُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ أَيْنَ الْمُتَحَاتُوُنَ بِجَلاَ لِى ٱلْيَوْمَ أُطِلَّهُمُ فِى طِلِّى يَوُمَ لاَ طِلَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ وَعَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّ توجه عنه اللَّهُ عَلَى الْ فَرَحَ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى الْ مَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى حَمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلَى اللَّ اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحَالَةُ عُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ عَلَيْ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الَعُولُ عَلَيْ عَلَيْ عَ

تشريح: آخرت ميں خدا كى رحمت اوراس كرش كرسواكوئى سايد نہ ہوگا۔ آخرت دراصل دارالجزا ہے۔ بير سايد جن لوگوںكوميسر ہوگاان ميں وہ لوگ بھى شامل ہوں گے جود نيا ميں باہم اللد كے ليے محبت ركھتے تھے۔ وہ جانتے تھے كہ خدا كى عظمت كا تقاضايہ ہوتا ہے كہ ہم اس كے بندوں كو بھى نظر انداز نہ كريں۔ ان كے ليے صحح و خير خوا ہى كا جذبہ اپنے اندر موجود ہواور بير جذبہ بھى بھى مرد نہ ہونے پائے اور دنيا ميں جو خدا كے وفا دار اور اطاعت گز ار بند سے بيں جنفيں خدا پر ند فر ما تا ہے انھيں ہم بھى عزيز ركھيں۔ ان سے ہميں بھى محبت اور الفت ہو۔ اور اس محبت اور تعلق نے بيچھے كوئى خود غرضى كام نہ كرر ہى ہو۔ بلكہ يہ محض خدا كى خوش نودى اور اس كى رضا كے ليے ہو۔ ميں اصلاً بوت محبت كى اور مائى مطلوب ہے۔ ميں اصلاً بوت محبت كى كارفر مائى مطلوب ہے۔

(1) عَنُ آبِى سَعِيدِ إِلْحُدُرِيٌّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اَنَا نَائِمٌ رَايُتُ النَّاسَ يُعُرَضُونَ عَلَى وَعَلَيْهَا قُمُصٌ مِّنُهَا مَا يَبُلُعُ التُّدِىَّ وَ مِنْهَا مَادُونَ ذَلِكَ وَ عُرِضَ عَلَى عُمَرُ بُنُ الْحَطَّابِ وَ عَلَيْهِ قَمِيْصٌ يَجُرُّهُ قَالُوا فَمَا أَوَّلْتَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ الدِيْنَ.

ترجمہ: حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''میں نے (خواب میں) دیکھا کہ لوگ میر ے سامنے پیش کیے جارہے ہیں اور ان ( کے جسم ) پر قیصیں ہیں یعض قیصیں تو صرف پتانوں تک ہی ہیں اور بعض ان سے پنچے ہیں۔اور عمر بن خطاب سجحی میرے سامنے پیش کیے گئے ان کے جسم پر جو قیص ہے (وہ اتنا لمبا ہے) وہ اسے تھینچتے ہوئے چلتے ہیں۔''لوگوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ،اس کی تعبیر کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: ''اس کی تعبیر دین ہے۔''

**تشریح:** بیرصدیث اور دوسری کتنی ہی ایسی حدیثیں ہیں جن میں اس کی وضاحت کی گئی ہے کہ

دین جس کی طرف خدا کے رسول کولوگوں کودعوت دینے کا تھم ہوا ہے اس کی ایک نمایاں حیثیت نعمت، خدا کی رحمت اور اس کی نوازش کی ہے۔ دین کی تفہیم اس لحاظ سے بھی ہونی چا ہے کہ دین محض ایک ذمہ داری ہی نہیں ہے بلکہ وہ ایک بڑی نعمت بھی ہے۔ اس لیے دین کو کسی حدیث میں دود دھ سے تعبیر کیا گیا ہے تو کہیں اس کے لیے کھانے کے دستر خوان پر بلائے جانے کی مثال پیش فرمائی گئی ہے۔ اس سلسلہ میں ہم یہاں صرف ایک حدیث نقل کرنا چا ہیں گے جس میں دین کو کئی پہلوؤں سے خدا کے نبی عقلیہ نے نعمت قرار دیا ہے، نبی عقلیہ فرماتے ہیں:

> رَأَيْتُ اللَّيُلَةَ كَاَنَّا فِى دَارِ عُقْبَةَ بُنِ رَافِعٍ وَ أُوُتِيْنَا بِرُطُبِ بُنِ مَطَابٍ، فَاَوَّلُتُ اَنَّ الرِّفُعَةَ لَنَا فِى الدُّنُيَا وَالُعَاقِبَةُ فِى الْاحِرَةِ وَ إِنَّ دِيْنَنَا قَدُ طَابَ.

> ''میں نے رات میں خواب میں دیکھا کہ میں گویا عقبہ بن رافع کے گھر میں ہوں اور بچھے رُطب بن مطاب کی تھجور (جو بہترین قتم کی تھجور ہے) عطا کی گئی۔تو میں نے اس کی تعبیر میرکی کہ بلندی دنیا میں ہمارے لیے ہےاورانجام بخیر بھی آخرت میں ہمارے لیے مقدر ہےاور بلاشبہ ہمارادین بہترین ہے۔''

حدیث میں اگردین کوقیص تے تعیر فر مایا ہے تو یہ ایک بہترین تعیر ہے۔ قمیص سے جسم کی حفاظت ہی نہیں ہوتی بلکہ وہ جسم کے لیے باعث زینت بھی ہے۔ ابودا وُد کی حدیث میں تو صاف الفاظ میں آپ نے ظاہر فر مایا ہے کہ دین کی بہ دولت دنیا میں ہمارے لیے رفعت اور بلندی رکھی گئی ہے جس کو کوئی چیلنج نہیں کر سکتا۔ آخرت کی کام یا بی بھی نبی عقیق کے لائے ہوئے دین سے وابستہ ہے۔ سوچے یہ دین کتنی بڑی نعمت اور ہمارے لیے باعث بڑت ہے۔ ابل علم جانے ہیں کہ خواب کی ہی جیسر نبی عقیق نے ''دار عقبۃ بن رافع'' اور'' اُو تِینَنا بر طُبِ بُنِ مَطَابٍ ''جیسے الفاظ کی روشنی میں فر مائی ہے۔

اخلاق وكردار

(1) عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَمْرٍو قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَى المهِ عَلَى المهِ عَلَى المهِ عَلَى المهِ عَلَى المهِ عَلَى اللهِ ع الحَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ع العَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مُعْلِ المُعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مُعْلَى اللهِ مَعْلَى اللهِ مَعْلَى اللهِ مَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَعْلَى اللهِ مَ

كلامرنبوت جلدينجىر

ترجمه: حضرت عبداللدين عمرة ف روايت ب كدرسول خدا عليه في ارشاد فرمايا: "تم ميس بہترین وہ پخص ہے جس کاتم میں اخلاق سب سے اچھا ہو۔'' تشريح: كم شخص ك الجمي جون ك اصل بيجان بد ب كداس ك اخلاق اليحصر بول - اخلاق کے لحاظ سے وہ جتنا بہتر انسان ہوگا، دین کے نقطہ نظر سے بھی وہ اتنا ہی بہتر مانا جائے گا۔ دین در حقيقت اخلاق وكردار بن كا دوسرانام ب- البتة اسلام ف اخلاق كاجوتصور پيش كيا ب وه نہایت وسیع ہے۔اس کے دائر ہ میں انسان کی پوری آ جاتی ہے۔اسلام کے نز دیک بیا خلاق اور کردارہی ہے کہ ہم خدائے واحد پرایمان لائیں اوراس کے احسانات پراس کے شکر گز ارہوں۔ ادراس کی متعین کی ہوئی زندگی کی سیدھی راہ پر چلنے کی کوشش کریں۔ ٢> وَ عَنُ جَابِرٌ أَنَّ النَّبَيَّ عَلَيْكَ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ بَعَثَنِي لِتَمَام مَكَارِم الْاخلاقِ وَ كَمَالٍ مَحَاسِنِ ٱلْأَفْعَالِ. (شرح السنّه) ترجمه: حضرت جابر باردايت ب كه نبي عظيمة في خطر مايا: "الله في محصا خلاقي خوبيون ادر اچھکاموں کو پورا کرنے کے لیے بھیجاہے۔'' تشریح: یعنی به بات جان لینے کی ہے کہ پنجبر دنیا میں کوئی عجوبہ دکھانے کے لیے نہیں بھیجا جاتا۔وہ انسانی دنیا میں محض اس لیے آتا ہے کہ وہ لوگوں کے اخلاق واعمال سنوارے اور اخلاق و كردارك لحاظ سے انھیں وہ بلند سے بلند مقام تک پہنچائے۔ (٣) وَ عَنُ آبِى هُرَيْرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ ۖ : بَعِنْتُ لِلْآتِمِمَ حُسُنَ الْآخِلاَقِ. (21) ترجمه: حفرت ابو مررية ف روايت ب كدرسول خدا علي فرمايا: " مجص اخلاق كى تحميل کے ليے بھيجا گياہے۔' تشریح: اس حدیث میں بھی یہی بات کہی گئی ہے کہ پنج بردنیا میں اصلاً جس کام کے لیے آتا ہے وہ حسن اخلاق کی بھیل ہے۔اخلاق ہی دین ہےاور دین اخلاق ہے۔ دین جس تخص کا اخلاق نہ

وہ حسن اخلاق کی حیل ہے۔اخلاق ہی دین ہےاوردین اخلاق ہے۔دین جس حص کا اخلاق نہ بن سکاوہ حقیقت میں دین سے بہت دور ہے۔دنیا میں لوگ اُسے خواہ سب سے بڑھ کر دین دار سمجھتے ہوں۔ (1) عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ بَعَتَ اللَّى عُثْمَانَ بُنِ مَظْعُون فَجَاءَ 6 فَقَالَ: يَا عُثْمَانُ أَرَغِبُتَ عَنُ سُنَّتِى عَلَيْكَ بَعَتَ اللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ لَكِنُ سُنَّتُكَ عُثْمَانُ أَرَغِبُتَ عَنُ سُنَتِى ؟ قَالَ: لاَ وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ لَكِنُ سُنَّتُكَ أَطُلُبُ. قَالَ: فَانِّي أَنَامُ وَ أُصَلِّى وَ أَصُومُ وَ أُفْطِرُ وَ أَنْكِحُ النِّسَآءَ فَاتَّقِ اللَّهَ يَا أَطُلُبُ. قَالَ: فَانِي أَنَامُ وَ أُصَلِّى وَ أَصُومُ وَ أُفْطِرُ وَ أَنْكِحُ النِّسَآءَ فَاتَقِ اللَّهُ يَا أَطُلُبُ. قَالَ: فَانِي أَنَامُ وَ أُصَلِّى وَ أَصُومُ وَ أُفْطِرُ وَ أَنْكِحُ النِّسَآءَ فَاتَقِ اللَّهُ يَا عُثْمَانُ فَإِنَّ لِللَهِ مَانَا فَانَ اللَّهِ أَوَ إِنَّ عَنْتُكَ أَعْلَمُ أَعْذَانَ وَ أَنْ اللَّهِ فَاتَقِ اللَّهُ يَا عَتُمَانُ أَعْذَى اللَّهُ فَانَا إِنَّا أَعْنَا إِنَّهُ مَا أَعْنَ اللَّهُ إِنَّ الْمُعَانَ فَانَانُ أَنَامُ وَ أُصَلِّى وَ أَصُومُ أَوْ أُفْطِرُ وَ أَنْكِحُ النِّسَآءَ فَاتَقِ اللَّهُ يَا عُثْمَانُ فَإِنَ لَعُنُونَ فَانَا فَا أَنَ إِنَ اللَّهُ عَانَتُ أَنَا أَنَا أَنَ الْنَا لَهُ أَنْ أَنَا مُ أَمُ أَنَا أَمُ وَ أَصُلِعُهُ وَ إِنَّ لِنَا يَ الْمُلُبُ فَانَ قَانَ عَانَتُي مَا أَنَامُ وَ أُصَلِي عُقًا وَ إِنَّ لِنَهُ فَلُكُنُ مُنْتُكَمُ اللَّهُ عَا يَعْ الْنُعُنُوبُ فَانَ قَانَ عَانَ إِلَيْ اللَهُ مُوانَ أَنَامُ وَ أُصَلِي مُنْعَانَ أَنَامُ وَ إِنَّ لِنَا لَهُ مُنْ أَسُولُى أَنَا أَنُو مَ أَنْ أَنُو أَنْ أَعْهُ إِنَا إِنَا إِنَّ الْنَا مَا إِنَ الْنَا مَا إِنَ الْنَا مَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أُو أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنُ أَنَا الْنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنُ أَعْمَامُ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنَا أَنَا أَعْنَا أَنَا إِنَا أَنَا أَعْنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنُ أَعْتُ أَنَا أَعْنُ أَعْنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَ الْعُنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْ أَقُ الْنُعْذِي أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَعْنَا أَنَالَ أَنَا أَعْذَا أَ أَنَا أَع

تر جمه: حضرت عائشہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے عثمان بن مطعون کو بلا بھیجا اور فرمایا:''اےعثمان، کیاتم میر بےطریقے کونا پسند کرتے ہو؟''وہ بولے : نہیں، اے اللہ کے رسول، میں تو آپ ہی کےطریقے کو پسند کرتا ہوں۔ آپ نے فرمایا:'' میں سوتا بھی ہوں اور نماز بھی پڑھتا ہوں۔ روزہ رکھتا ہوں اور نہیں بھی رکھتا۔ اور عور توں سے نکاح بھی کرتا ہوں۔ تو اے عثمان ، خدا سے ڈردہ بمھاری بیوی کا بھی تم پر حق ہے، تمھارے مہمان کا بھی تم پر حق ہے۔ اور تھا رے اپنے نفس کا بھی تم پر حق ہے۔ لہذا روزہ رکھو بھی ، اور نہیں بھی رکھو، نماز بھی پڑھوا ور سو یا بھی کرو۔''

تشريح: معلوم ہوا كەنس كشى اورز مدوعبادت ميں غلوا ختياركر نا اسلام كے خلاف ہے۔ بس اتى عبادت اورز مددين ميں مطلوب ہے جس كى تائيد نبى عليظة كى سنت سے ہوتى ہو۔ يہ ہر گر درست نہيں ہے كہ آ دمى اہل وعيال اوراپ نفس كے حقوق كى طرف سے بالكل غافل ہوجائے اوراپ آپ كوز ہد و رياضت كى نذركرد ہے۔ اس سلسلے ميں نبى كريم عليظة كى سنت ہى ہمارے ليے اصل رہ نما ہے۔ آپ كى سنت اور طريقے سے ہٹ كر جو طريقة بھى اختياركيا جائے كا اسلام كى نگاہ ميں اس كى كو كى قدرو قيمت نہ ہوگى ۔

بیطریقہ کسی قدر فطرت کے قریب ہے کہ آدمی سوئے بھی اور رات میں قیام بھی کرے۔فرض کے علادہ نفل روز نے بھی رکھے اور کبھی نہ رکھے۔ ایسا نہ کرے کہ صائم الد ہر بن جائے اور ہمیشہ روزہ ہی رکھتا رہے۔ آدمی پر بیوی بچوں کا بھی حق ہے، اور آنے والے مہما نوں کا بھی حق ہے اور سب سے بڑھ کر خودا پنی ذات کا بھی حق ہے۔ عبادت اور ریاضت بس اس حد تک درست ہے کہ آدمی پر جولوگوں کے اور اپنے حقوق عائد ہوتے ہوں اس کی وجہ سے ان سے دہ

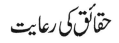
دین رہیانیت ہیں

غافل نہ ہو۔اوراییا نہ ہو کہ وہ عبادت اورریاضت ہی کوسب کچھ بچھ لے۔ آ دمی کو بیسمجھ لینا چاہیے کہ زندگی کی نیرنگیوں میں ایک ہی حقیقت کے جلوے کا رفر ما ہیں ان میں سے کسی ایک کی طرف سے بھی اجتناب جرم ہے۔

(٢) وَ عَنُ أَنَس بُنِ مَالِكُ قَالَ: قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ كَانَ يَقُولُ لاَ تُشَدِّدُوا عَلَى أَنْفُسِكُم فَيُشَدَّدَ عَلَيْكُم فَاِنَّ قَوْمًا شَدَّدُوا عَلَى أَنْفُسِهِم فَشَدَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِم فَتِلُكَ بَقَايَاهُم فِى الصَّوَامِعِ وَالدِّيَارِ رَهْبَانِيَّة إِبْتَدَعُوها مَا كَتَبُنَا عَلَيْهِم.

**ترجمہ:** حضرت انس بن ما لک ؓ سےروایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ فرمار ہے تھے '' اپنی جانوں پرتخق نہ کروورنہ تم پرتخق ہوگی کیوں کہ بعض لوگوں نے اپنے او پرتختی کی تو اللہ نے ان پرتختی کی۔ان ہی کی بقایا ہیں گرجا ؤں اور گھروں میں (خدا کا ارشاد ہے) رہبانیت (کی رسم) اُنھوں نے خود نکالی تھی ہم نے ان پرفرض نہیں کی تھی۔''

تشویع: ال حدیث نے واضح طور پر بتادیا کہ اسلام میں ایی درولیٹی کی کوئی گنجائش نہیں ہے جس کے معنی ترک دنیا اور ترک لذ ات ہو۔ بیر ہمانیت ہے جو اسلام کے مزان اور اس کے مقاصد کے بالکل خلاف ہے۔ اپنے اور پختی کولاز م کرنا ہی اگر دین تھ ہم اتو پھر دین انسان کے لیے ایک مصیبت ہوا۔ اسے انسانی زندگی کا شارح اور تر جمان نہیں کہا جا سکتا۔ اور نہ زندگی کے لیے اس سے رہ نمائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ بدھسٹول کے متھوں اور عیسائیوں کے گرجا گھروں (چرچوں) یا کسی خانقاہ میں اگر ر ہمانیت سے تو بیون چیز ہے جس سے قو موں کو ہمیشہ روکا گیا ہے۔ جب لوگوں نے خود ہی اپنے اور پختی لازم کر لی تو پھر خدا نے بھی انس کے حال کو منشائے خداوندی کے خلاف بتایا۔ اور اپنے ہی کون جات کا ذر لیعہ بیچھتے رہیں۔ اسلام نے ر ہمانی اور اس کے نمونے آج بھی گرجاؤں یا راہ ہوں کی رہائش گا ہوں میں دیکھے جاسکتے ہیں کہ سر حال حسول کے خلاف بتایا۔ اور اپنے ہی کون کو میں دیکھے جاسکتے ہیں کہ سر حال اور اس کے نمونے آج بھی گرجاؤں یا راہ ہوں کی رہائش گا ہوں میں دیکھے جاسکتے ہیں کہ سر طرح حکولوگ دنیا کی نعمتوں کو اپنے اور پر مار کر لینے ہی کو اصل دین داری اور ہوں ہوں ہو ہیں ہو ہوں ہو ہو ہوں ہو ہیں اس



(1) عَنُ جَرِيُرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْظَهُ: سَتَرَوُنَ رَبَّكُمُ كَمَا تَرَوُنَ هَذَا لاَ تُضَامُونَ فِى رُوْيَتِهِ فَإِنِ اسْتَطَعْتُمُ أَنُ لاَ تُغْلَبُوا عَلَى صَلُوةٍ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ وَقَبُلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا ثُمَّ قَرَأَ وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ قَبُلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا ثُمَّ قَرَأَ وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ قَبُلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا ثُمَّ قَرَأَ وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ قَبُلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا ثُمَّ قَرَأَ وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ قَبُلَ غُرُوبِهَا فَافَعَلُوا ثُمَّ قَرَأَ وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ قَبُلَ الْعُرُوبِ مَا اللهُ عَلَوا اللهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَبْمَ مَا أَعْ عَلُومَ مَا إِنَّا عَالَ مَعُلُومَ مَا إِنَّهُ مَا اللهُ عَبُولُ عَالَ مُ عَلُومَ عَلَيْ مَا إِنَّ مَا أَعْ عَلُومَ مَا مَا أَعْ عَلُهُ مَا أَعْ عَلُهُ مَا أَعْمَا مَ أَعْ مَنْ أَعْلَ عُلُهُ مُولُومٍ مَا مَا أَعْ مَا أَعْ مَا أَعْ مَا فَعُلُ مُولُولُ اللهُ عَلَيْ مَا مَا مَا مَا مَا مُعُمُ مَا مَا أَعْ مَا أَنْ أَنْ أَعْلُونُ مَا أَنْ أَعْمَانُ مَا أَعْمَالُونُ مَا مَا مَعْلُونُ مَا إِنَّا لَعُنْهُ مَا مُو عَالَ مُوا مَ مَ مَا مَا أَعْ مُ أَعْمَالُونُ مُ مُ مَا أَعْ مَا مَا مُ مُعُلُ مَ مَا مَا مَا مُ مُوا مُ مُ مَا مَا مُعُلُ مُوا مِ أَعْمَا مَا مُعُمُ مَا مَ مَ مَا مَا مُ مُعْلُ مَا مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مَا مُ مُ مَا مُو مِ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مَ مُ مَا مُ مُ مَ مُ مُ مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مَ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مُ مُ مَ مَا مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مُ مَا مَا مُ مُ مُ مَا مُ مَا مَ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَ مُ مَا مُ مُ مُ مَا مُ مُ مَ مُ مُ مَ مُ مَ مَ مَ مَ مُ مَ مُ مُ مُ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَ مَ مَ مَ مَ مَ مُ مَ مَ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُوامُ مُوامُ مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَ مُ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مَ مَ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَ مَ مَ مُ مَ مُ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مَ مَ مَ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مَ مُ مُ مُ مُ مُ

ترجمه: حضرت جریر سے روایت ہے کہ رسول اللہ علین نے فرمایا: ''تم قیامت کے روز اپنے رب کواسی طرح دیکھو کے جیسے اس (چاند) کو دیکھتے ہو۔لوگوں سے ہجوم سے اس کے دیکھنے میں کوئی رکاوٹ پیش نہ آئے گی۔اگرتم سے ممکن ہوتو سورج نطنے سے پہلے کی اور اس کے ڈوبتے سے پہلے کی نماز کی محافظت کرو۔'' پھر آپ نے بید آیت تلاوت فرمائی: ''اپنے رب کی حمد کی تینچ کرو طلوع آ فاب سے پہلے اور اس کے غروب ہونے سے پہلے ''

تشريح: آسان ميں چود ہويں تاريخ کا جاند چک رہا تھا، اے ديکھ کرآپ نے فرمايا کہ تعين قيامت کے روز اپ رب کا ديدارا تی طرح حاصل ہوگا۔ جس طرح اس جاند کوايک ساتھ کننے ہی لوگ ديکھتے ہيں ليکن اس سے کسی کے ديکھنے ميں کوئی دفت پيش نہيں آتی۔ ٹھيک اتی طرح لوگ قبامت کے دن اپ رب کو بغير کسی رکاوٹ کے ديکھيں گے۔ فجر اور عصر کی نمازوں کا اہتمام کرنے والے اپ رب کے ديدار کے متحق ہيں۔ سورج طلوع ہونے والا ہے مگر وہ سورج کو نہيں خدا کو ياد کرتے ہيں۔ سورج ڈوب جا رہا ہے ليکن وہ جانتے ہيں کہ جس کو انھوں نے اپنا رب قر ارديا ہے اے زوال نہيں۔ وہ اتی کے آگے ہو مگر از ہوتے ہيں۔ ہوں تا پن سورج کی ایک نماياں حيثيت ہے۔ اس کے طلوع ہونے پر مميں دن ميسر ہوتا ہے اور اس کے غروب ہونے پر رات ہوتی ہے۔ اور دن اور رات دونوں ہی کی ضرورت انسان کو ہے۔ اور ان کا دارو مدار سورج کے طلوع اور غروب ہونے پر ہے۔ ليکن بند کہ مون جا نتا ہے کہ سورج یا چا ندار کے خدا کے سورج چا کہ ميں ان کے دول ہوں ہی کی ضرورت انسان کو ہے۔ اور ان کا دارو مدارے سورج کولوع دو رانہيں ہو ہو ہونے پر ہے۔ ليکن بند کہ مون جا تا ہے کہ سورج کی خدا کے سورج

(۲) وَ عَنُ أَبِى قَتَادَةٌ قَالَ حِيُنَ نَامُوا عَنِ الصَّلُوةِ قَالَ النَّبِى عَلَيْتَهُ: إِنَّ اللَّهُ قَبَضَ أَرُوا حَكُمُ حِيْنَ شَآءَ وَ رَدَّهَا حِيْنَ شَآءَ فَقَضَوُ احَوَ آئِجَهُمُ وَ تَوَضَّوُ وُ اللَّى أَنُ طَلَعَتِ الشَّمُسُ وَابُيَضَتُ فَقَامَ فَصَلَّى. (بخارى) ترجمه: حضرت ابوقادة تروايت بركول سوكة اورنماز (ضح كى) قضا موكَى توني عَيَيَتَهِ نوگ اين ضروريات سے فارغ موت اور وضوكيا - يہال تك كمورج طوع موكر سفيد موكيا تو آپ كُمر بر موت اور نماز پرهى -من من موجه قض ات

**تشريح: ق**رآن مي بھی ہے خدا نيند کی حالت ميں ہماری روميں قبض کرليتا ہے۔ چناں چہ ارشاد ہے:اَللَّهُ يَتَوَفَّى الْاَنْفُسَ حِيُنَ مَوُتِهَا وَالَّتِى لَمُ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا ۚ فَيُمُسِكُ الَّتِي قَصْى عَلَيْهَا الْمَوُتَ وَ يُرُسِلُ الْأُخُرِىٰ اِلٰى اَجَلِ مُّسَمَّى (الزمر: ۴۲)

''اللہ بی روحوں کو اُن کی موت کے وقت قبض کرتا ہے، اور جس کی موت نہیں آئی اسے اس کی نیند کی حالت میں قبض کر لیتا ہے۔ پھر جس کی موت کا فیصلہ کر دیا ہے اسے روک رکھتا ہے اور دوسروں کو ایک مقرر وقت تک کے لیے چھوڑ دیتا ہے۔'' یعنی خدا موت کا تجربہ ہر ایک شخص کو کرا تا ہے کہ آ دمی سمجھ لے کہ خدا جب چاہے اسے اپنے قبضے میں لے لے اور اس کی ساری آ زادی ختم ہو کر رہ جائے۔ مرنے کے بعد آ دمی تو موجود ہوتا ہے لیکن آ زادنہیں خدا کے قبضے میں ہوتا ہے، مرنے کے بعد آ دمی جس دنیا میں رہتا ہے اسے سیجھنے کے لیے ہماری یہ خواب کی دنیا کا فی ہوتا ہے، مرنے کے بعد آ دمی جس دنیا میں رہتا ہے اسے بی بھیج دیا گیا۔ اسے پھر ارادہ و عمل کی آ زادی میسر آگئی۔ لیکن با لآ خراصی قی موت سے تو اسے ایک دن دو چار ہونا ہی پڑے گا، جس کے بعد دنیا میں والیسی کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ : إِذَا اَقْتَرَبَ الزَّمَانُ لَمُ تَكَدُ تَكْذِبُ رُوْذَيَا الْمُؤْمِنِ جُزُءٌ مِّنُ سِتَّةٍ وَّ أَرْبَعِيْنَ جُزُءً ا مِنَ النَّبُوَةِ. (بخارى) توجمه: حضرت الوہ ریرہ ہے روایت ہے کہ رسول خدا علیت نے فرمایا: ''جب قیامت قریب ہوگی تو مومن کا خواب جموٹانہیں ہوگا، اور مومن کا خواب نبوت کے چھیا لیس حصوں میں سے ایک حصہ ہے۔'

تشریح: قیامت وہ دن ہے جب سارے راز کھل جا ئیں گے۔ اور سارے حقائق پوری روشن میں آجا ئیں گے۔ کسی کے لیے حق وصدافت کے انکار کی گنجائش باقی نہ رہے گی۔ حضور علیق کے اس ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے قریب زمانے کی یہ خصوصیت ہوگی کہ مومن سچ خواب دیکھے گا۔ وہ خواب میں جو کچھ دیکھے گا اس کی تعبیر نمایاں طور پر سامنے آجائے گی۔ یہ حقیقت میں قیامت کے اثر ہی کی وجہ سے ہوگا جو دورنہیں بہت قریب ہوگی۔

ال حدیث میں ایک بہت ہی اہم اور غور وقکر کی بات فرمائی گئی ہے۔ مومن کا خواب نبوت کا چھیالیس حصوں میں ایک حصہ ہوتا ہے۔ مومن کے سیچ خواب کو نبوت سے ایک گونہ مشا بہت حاصل ہوتی ہے۔ خواب میں آ دمی کا اپنا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ وہ وہ ہی دیکھے گا جواسے دکھایا جائے گا۔ یہی حال نبوت کا بھی ہے اس میں نبی کا اپنا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ ساری نوازش خدا کی ہوتی ہے۔ خواب کے ذریعہ سے آ دمی کا بنا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ ماری نوازش خدا کی ہوتی نور یع نہیں ہوتا۔ اس لیے خواب کو وی ونبوت سے کسی قد ر مشا بہت و مما ثلت حاصل ہوتی ہے۔ ایکن اس کے باوجود دحی و نبوت ایک اور ہی پڑ ہے جس کا تجر بہ صرف ایک نبی ہی کو حاصل ہوتی ہوتی ہے۔ ہے۔ لیکن مومن کے سیچ خواب کو وی و نبوت سے کسی قد ر مشا بہت و مما ثلت حاصل ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہوت اس کے باوجود دحی و نبوت ایک اور ہی و خرو ہیں ماد پی ذرائع کے علاوہ علم و معرفت کا ایس نبوت اور وی الہی کا۔ اللہ تعالی جب کسی شخص کو نبوت سے کہیں زیادہ وہ محکم اور معتر ہوت کا ایس نبوت اور وی الہی کا۔ اللہ تعالی جب کسی شخص کو نبوت سے کہیں زیادہ وہ محکم اور معتر ہو۔ وہ ذریعہ ہے نبوت اور وی الہی کا۔ اللہ تعالی جب کسی شخص کو نبوت سے کہیں زیادہ وہ کی خو موہ در ہو۔ مواتی ہی ہوتی ہوں ہوں کا ایس

وحدت ِدين

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُرَةً قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْنَ يَقُولُ: أَنَا أَوُلَى النَّاسِ بِإِبْنِ مَرُيَمَ وَالْأَنْبِيَاءُ أَوُلا فَ عَلَاتٍ لَيُسَ بَيْنِى وَ بَيْنَهُ نَبِيّ. (بخارى) ترجعه: حضرت آبو ہریرہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عَلیات کو یفر ماتے ہوئے ساکہ 'میں ابن مریم (حضرت عینی ) کے قریب سب لوگوں سے زیادہ ہوں۔ تمام انبیاء باہم علاق بھائی (کَشُل ) ہیں اور میر اور عینی کے درمیان کوئی نی نہیں ہے؟ تشریح: نبی عَلیات کے ارشادکا مطلب ہے کہ میں حضرت عینی کے بہت قریب ہوں، میرے

اوران کے درمیان اورکوئی نی نہیں گز راہے۔ یوں انبیاء یکیم السلام تمام کے تمام ایک دوسرے سے بے حد قریب ہیں کیوں کہ وہ آپس میں علاقی بھائی کے مثل ہیں۔ علاقی بھائی وہ ہوتے ہیں جن کی مائیں الگ الگ ضرور ہوتی ہیں لیکن باپ ان سبھی کا ایک ہوتا ہے۔ اسی طرح انبیاء علیم السلام خدا کی طرف سے جودین لے کر آتے رہے ہیں وہ دین اپنی اصل اور بنیا دی تعلیمات اور عقائد و نظریات کے لحاظ سے ایک ہی رہا ہے۔ البتہ چوں کہ انبیاً مختلف زمانوں اور مختلف حالات اور مختلف قو موں میں مبعوث ہوئے ہیں، اس لیے ان کے فروی مسائل بھی مختلف رہ بن سال ہونا ہی چاہیے۔

اس حدیث نے اس نظریہ کی بالکل تر دید کردی کہ دین کئی ہو کیتے ہیں اور وہ سب صحیح مجھی ہوں گے۔ وحدت ادیان کا یہ نظریہ بالکل غلط ہے۔ بنما دی اختلا فات ہی کی بنا پر متعدد دین کا امکان پیدا ہوتا ہے۔ اگر ان دینوں میں بنما دی اور اصولی اختلاف سرے سے موجود ہی نہ ہو تو اضی مختلف ادیان کہنا ہی صحیح نہ ہوگا۔ وہ سب ایک ہی دین ہوں گے۔ اس لیے ایسی صورت میں وحدت ادیان کا نعر ہ بلند کرنے کے بہ جائے وحدت دین کی بات کرنی چا ہے۔

مختلف ادیان کے درمیان اگر بنیادی عقائداور بنیادی تعلیمات میں اختلافات پایا جاتا ہے تو اس صورت میں ان سب ادیان کوخت کہنا صحیح نہ ہوگا، کیوں کہ خق اور سچائیوں کے باہم ٹکرانے کاہم تصور بھی نہیں کر سکتے ۔

امت مسلمه کی منصبی ذ مه داری

(1) عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ فَقَصَلُ الْمُعَدَّةُ عَلَيْهِ حَيْرًا وَجَبَتُ لَهُ الْجَنَّةُ وَ مَنُ أَثْنَيْتُهُ عَلَيْهِ شَرًّا وَجَبَتُ لَهُ النَّارُ. أَنْتُمُ شُهَدَآءُ اللَّهِ فِي الْاَرْضِ. أَنْتُهُ شُهَدَآءُ اللَّهِ فِي الْاَرْضِ، أَنْتُهُ شُهَدَآءُ اللَّهِ فِي الْاَرْضِ. (ملم) ترجمه: حضرت انس بن ما لك حروايت ب كررسول الله عَلَي في ارتاد فرمايا: ((جس كوتم ناچا كها اس كے ليے جنت واجب موكن اور جس كوبراكها اس پر دوزخ واجب موكيات م زين ميں الله كواه مو، تم زين ميں الله كے لواه مو، تم زين ميں الله كواه مو."

تشریح: روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی علیہ نے بیہ بات ایک خاص موقع بر فرمائی تھی جب کہ صحابہؓ نے ایک گزرتے ہوئے جنازے کی تعریف کی تھی اورایک جنازے کے متعلق بُری راے کا اظہار کیا تھا۔ حدیث کا بیفقرہ بنیادی اہمیت کا حامل ہے: اَنْتُمُ شُهَدَآءُ اللَّهِ فِي الْاَرُض (تم زمین میں اللّہ کے گواہ ہو )۔صحابہ کرام رضوان اللّہ تعالٰی اس کے اولین مخاطب ہیں۔لیکن حقیقت سہ ہے کہ درجہ بہ درجہ تمام مسلمانوں یا امت مسلمہ کی حیثیت اس زمین میں شبهداء الله یعنی خدا کی طرف سے مقرر گواہ یا شاہد حق کی ہے۔ شہادت حق یعنی حق کی گواہی دین مسلمانوں کی منصبی ذمہ داری ہوتی ہے۔اس ذمہ داری کی طرف سے غفلت کسی حالت میں بھی درست نہیں ہے۔مسلمانوں کا فرض ہے کہ خدانے جس اہم منصب پرانھیں کھڑا کیا ہے اس سے ہرگز غافل نہ ہوں۔وہ اہل عالم کی زندگی کے ہرایک میدان میں قیادت یارہ نمائی کریں۔انھیں عملی اورفکری ہوشم کی گم راہیوں اور ضلالتوں سے نکال کرحق سے آشنا کریں۔اس شہادت حِق کی منصبی ذمہ داری کا ذکر قرآن میں بھی واضح الفاظ میں فرمایا گیا ہے۔مثلاً ایک جگہ ارشاد ہوا ہے: يْبَاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُوُنُوا قَوَّامِيْنَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسُطِ (المائده: ٨) ''اےایمان لانے والو،اللّٰہ کے لیے گواہ ہوکرانصاف کی حفاظت کرنے والے بنو۔'' ایک دوسری جگه فرمایا گیا: وَكَذٰلِكَ جَعَلُنكُمُ أُمَّةً وَّسَطًا لِّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاس وَ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا (البقره:١٣٢) ''اوراس طرح ہم نے شمعیں ایک درمیانی امت بنائی ہے تا کہتم سارے انسانوں پر حق کی گواہی قائم کرنے والے بنو،اوررسول تم پر گواہی قائم کرنے والا ہو۔'' ایک آیت میں بہالفاظ آئے ہیں:

لَيَكُوُنَ الرَّسُوُلُ شَهِيُدًا عَلَيُكُمُ وَ تَكُوُنُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاِس (الجَّ: ٤٨)

··· تا كەرسول تم برگواه ہواور تم انسانوں برگواه ہو۔'

تشریح: لیمنی دین کوتازہ کرے گا۔ اس کی پڑمردگی کو دور کرے گا۔لوگوں میں ایک نئی روح پھو نے گا۔ان میں نیاعز مو حصولہ پیدا کرے گا۔ دین اسلام کی رو سے حضرت محمد علیق خدا کے آخری نبی ہیں۔ آپ کے بعد اب کوئی نبی آنے والانہیں ہے اور نہ کسی نبی کے آنے کی ضرورت ہی پائی جاتی ہے۔ اب اس کے بعد قیامت ہی قائم ہوگی جس میں لوگوں کے بارے میں یہ فیصلہ کیا جائے گا کہ ان میں کون شخص خدا کی بے پایاں رحمتوں کا مستحق ہے اور کون خدا کی نگاہ میں مجرم ہے۔ مجرموں کے حصے میں خدا کے خصب کے سوااور کچھ بھی نہ آئے گا۔

انسانوں کی رہ نمائی اوران کی ہدایت کے لیے اصولی طور پر قر آن کافی ہے اور پھر قر آن کے بعد نبی ﷺ کی تعلیمات ہمارٹی رہ نما ہیں۔اس کے علاوہ نبی ﷺ سے براہ راست فیض یاب ہونے والے صحابہ کرامؓ کی زند گیاں بھی ہمارے لیے روش میںارکی حیثیت رکھتی ہیں۔ اس میں شہنییں کہ وقت بدل جا تا ہے اور زمانے کی روش میں تبدیلی آ جاتی ہے لیکن

اس سب کے باوجود انسان کی اخلاقی و روحانی اور نفسیاتی ضروریات نہیں برلتیں۔ اس لیے قیامت تک کے لیے انسان کی ہدایت کے لیے قرآن اور نبی علیقی کی تعلیمات کافی ہیں۔ اس سے انکار نہیں کہ زمانے کے گز رنے کے ساتھ ساتھ حالات میں نمایاں تبدیلیاں واقع ہوتی ہیں اور نئے نئے مسائل اور معاملات سے دنیا کو سابقہ پیش آتا ہے لیکن اس کے لیے ضروری نہیں کہ مصل دین میں کوئی تبدیلی لائی جائے اور اس کی تعلیمات پر نظر ثانی کی ضرورت محسوس کی جائے۔ ضرورت اگر ہوتی تو صرف اس کی کہ دین کی تجدید ہوتی رہے یعنی نئے حالات اور جدید پس منظر میں دین ، اس کے تقاضوں ، اس کی عملی صورتوں اور اس کی تطبیق (Applications) کو سمجھا جائے۔ تا کہ نئے حالات میں دین کی استحکام اور اس کی تعلیمان کے تقاضے پورے ہو سکیں۔ یہ دہ عظیم مقصد ہے جس کے پیش نظر اس حدیث میں یہ وعدہ فر مایا گیا ہے کہ زمانے کی ہرا کہ صدی کے

تاریخ گواہ ہے کہ نبی علیقہ کا دعدہ پورا ہوکرر ہا۔ ہر دور میں امت میں ایسے مجددین پیدا ہوئے جنھوں نے تجدید دین کی عظیم خدمت انجام دی اور آیندہ بھی ایسے مجدد پیدا ہوں گے جو بیخدمت انجام دیں گے حضور علیقہ نے ایک اہم پیشین گوئی یہ بھی فرمائی ہے کہ امت وسلمہ میں لاز ما ایک گروہ ہمیشہ می پر قائم اور حق کے لیے سرگر معمل رہ ہے گا۔ ایسا بھی نہ ہوگا کہ پوری کی پوری امت راہ حق سے برگشتہ ہوجائے اور حق محض ماضی کا افسانہ بن کر رہ جائے ۔ دین حق راسلام) ہمیشہ این کمل اور متند (Authentic) شکل میں موجود ہے گا۔ کل خدا کے یہاں کسی کا یہ میز ہو ہو جائے اور حق کی طلب تھی کی کا افسانہ بن کر رہ جائے ۔ دین حق رہ گیا تھا۔ اس عمل اور متند (Authentic) شکل میں موجود رہے گا۔ کل خدا کے یہاں کسی کا یہ موجود ہو گر وہ بل سا عت نہ ہوگا کہ است تو حق کی طلب تھی لیکن دنیا میں کہیں حق کا وجود باقی ہی نہیں رہ گیا تھا۔ اس میں شرنہیں کہ آج اسلام کے سواد گر مذا ہب غیر متند ہوکر رہ گئے ہیں۔ ان میں ایسی متفاد ، غیر علمی اور متند ہیں اور نہ اسلام کے سواد گر مذا ہم خیر متند ہوں کا وجود باقی ہی نہیں میں متفاد ، غیر علمی اور متند ہیں اور نہ کہ میں مواد گر مذا ہ بس غیر متند ہوک کا وجود باقی ہی نہیں می متفاد ، غیر علمی اور عقل وانصاف کے خلاف با تیں پائی جاتی ہیں جو اس بات کا بیتی شوت فراہم کرتی ہیں کہ وہ نہ تو متند ہیں اور نہ ان کی پیروی ہی کی جانے ہیں جو اس بات کا بیتی شوت کیا کرتی ہیں کہ وہ نہ تو متند ہیں اور نہ ان کی پیروں ہی کی جاسمتی ہے۔ وہ لوگوں کو حق سے آ شاتو ت

میں حق آج بھی تشنگان حق کے لیے روثن اور تابال ہے۔ اہل باطل آج خائف ہیں تو اس سے۔ وہ اس کی دشمنی میں نہایت بے باکی کے ساتھ اخلاقی حدود تک کو یا مال کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ یہاں اس پہلو سے بھی غور کرلیں۔ زمانے کے گزرنے کے ساتھ ساتھ حالات میں گہری تبدیلیاں آتی ہیں۔ نئے نئے تسم کے مسائل ومعاملات سے لوگوں کو سابقہ پیش آتا ہے۔ قر آن ایک مخصوص ز مانے میں نازل ہوا ہے اور پیغمبر اسلام علیق کی تعلیمات و م**د**ایات بھی بہ ظاہرایک خاص دورادرخاص قتم کے ماحول سے تعلق رکھی ہیں۔ چناں چہ قرآن اور نبی علیق کی تعلیمات و مدایات میں زمانے کی چھاپنمایاں دکھائی دیتی ہے۔ یہاں بیہوال پیدا ہوتا ہے کہ اسلام کے مجددین یا علماءان سے مختلف قشم کے حالات میں جن میں قرآن کا نزول ہوا ہے اور جن میں نبی ﷺ نے اپنے پیروؤں کی رہ نمائی فرمائی ہے، کیوں کرمنشائے خداوندی کو پچھنے میں کام پاب ہوں گےادر نہ صرف بیر کہ وہ امت مسلمہ کی صحیح رہ نمائی کریں گے بلکہ عملاً دنیا کو بید دکھا دیں گے کہ اسلام کوئی جامد مذہب نہیں ہے کہ وہ زمانے کا ساتھ نہ دے سکے۔ وہ ہمیشہ اور ہر دور میں انسان کی رہ نمائی کرے گااور اسے کبھی بھی اذ کاررفتہ قرار نہیں دیا جاسکتا۔ اگلی حدیث یہی بتاتی ہے کہ حالات خواہ کتنا ہی کیوں نہ بدل جائیں انسان کی ہدایت کے لیے اسلام کافی ہے۔ ضرورت صرف اس کی ہوگی کہ دین میں فکر واجتہا داور تفقہ سے کا م لیا جائے۔ اسلامی تعلیمات کی جامعیت اوراس کے فکر کی گہرائیاں ہمیشہ ہماری رہ نمار ہیں گی۔

(٣) وَ عَنُ مُعَاذِ بُنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ لَمَّا بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ قَالَ: كَيُفَ تَقَضِى إِكْتَابِ اللَّهِ، قَالَ: فَإِنُ لَّمُ تَجِدُ فِى تَقْضِى إِكْتَابِ اللَّهِ، قَالَ: فَإِنُ لَّمُ تَجِدُ فِى كَتَابِ اللَّهِ؟ قَالَ: فَإِنُ لَمَ تَجَدُ فِى مُنَاةٍ رَسُولُ اللَّهِ؟ كَتَابِ اللَّهِ؟ قَالَ: فَإِنَ لَمَ تَجَدُ فِى سُنَةِ رَسُولُ اللَّهِ؟ وَقَالَ: فَإِنُ أَمُ تَجِدُ فِى سُنَةِ رَسُولُ اللَّهِ؟

(الترمذي،ابوداؤد،الدارمي)

ترجمه: حضرت معاذبن جبلؓ سے روایت ہے کہ جب رسول اللہ علیلیہ نے انھیں یمن بھیجا تو دریافت فرمایا:''جب تمھارے سامنے کوئی معاملہ اور قضیہ پیش ہوگا تو اس کا فیصلہ کس طرح

كرو الح ؟ " انھوں نے حرض كيا كە ييں اللدكى كتاب كے مطابق فيصله كروں كا - آپ نے فرمايا : ''اگر کتاب اللَّد میں (صراحة ) شهمیں اس کے متعلق کوئی تھم نہ ملے؟'' انھوں نے عرض کیا کہ پھر میں اللہ کے رسول کی سنت کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ آپؓ نے فر مایا:''اور اگر اللہ کے رسول کی سنت میں بھی شہمیں اس کے بارے میں تھم وہدایت نہ مل سکے؟'' انھوں نے عرض کیا کہ پھر میں اپنی رائے اور قیاس سے کام لے کراجہ تہا د کروں گا اور اس میں کوئی کوتا ہی نہیں کروں گا۔اس یررسول اللہ علیق نے ان کے سینے کوٹھو نکتے ہوئے شاباش دی اور فر مایا: حمد اور شکر ہے اس اللہ کے لیے جس نے رسول اللہ کے فرستاد بے کواس بات کی تو فیق عطا فر مائی جورسول خدا کو پسند ہے۔' **تشریح:** بیرصدیث بتاتی ہے کہ انسان کی فکر اور عقل کوبھی دین میں آیک خاص مقام حاصل ہے۔ دین کی بنیادی تعلیمات اور اس کے اصولوں کی روشنی میں عقل وفہم سے کام لے کر اہل علم ان مسائل کو بآسانی حل کر سکتے ہیں اور وہ ان معاملات اور قضایا کے فیصلے بھی کر سکتے ہیں جو بالکل ہی نے قسم کے ہوں گے۔ جن کا ذکر کتاب وسنت میں نہ صراحۃ کیا گیا ہے اور نہ کیا جاسکتا تھا۔ حضرت معاذبن جبل گوکتاب وسنت کے علم اور تفقہ فی الدین میں ایک امتیازی مقام حاصل تھا۔ وہ اس بات کو بہ خوبی جانتے تھے کہ کوئی فیصلہ طلب معاملہ اگر سامنے آتا ہے تو سب سے پہلے كتاب دسنت كي طرف رجوع كرماجاي ب- اگرو بال جميس كوئي داضح مدايت بنهل سكے تو پھر كتاب و سنت کی روشن میں اجتہا داور قیاس سے کام لے کراس کے بارے میں کوئی فیصلہ کیا جائے گا۔ حضرت معاذین جبلؓ نے نبی عطالیہ کے سوالات کے جوجوابات دئے ہیں وہ منشائے دین اور اسلامی مزاج کے عین مطابق تصابی لیے نبی علیلتہ نے اظہار مسرت فرمایا۔ محدثین کے نز دیک اس حدیث کی سند قوئ نہیں ۔ لیکن درایۂ اس حدیث کی صحت سے

کسی کوا نکارنہیں ہوسکتا۔ امت کے ہر دور میں فقہاء ومجتہدین نے اس حدیث کی بنیاد پرایسے ہزاروں مسائل حل کیے ہیں جن کے متعلق کتاب دسنت میں واضح طور پرکوئی ہدایت موجود نہتھی۔

دعوت دين



دعوت دين

دعوت دین کی اہمیت

(1) عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُرٍ وُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ : بَلِّغُوا عَنِّى وَ لَوُ ايَةً.
 (جارى)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمروؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا:''میری طرف سے پہنچا دخواہ دہ ایک آیت ہو''

تشریح: یعنی نبی ﷺ کے پیرووں کی ذمہ داری ہے کہ وہ آپ کے پیغام کو عام کریں۔ادر اس سلسلے میں ہرایک شخص کو حصد لینے کی کوشش کرنی چاہیے۔اگر کسی کے پاس ایک ہی آیت کاعلم ہوتو وہ اس کو ہی دوسروں تک منتقل کرے۔ بیا نتظار نہ کرے کہ جب اس کے پاس علم کا بڑا اذخیرہ جمع ہوجائے گااس وقت وہ دعوت و تبلیخ کا کام شروع کرےگا۔ جس کے پاس دین کی جو بات بھی ہووہ اسے چھپا کر نہ رکھے بلکہ اس کی کوشش سیہ ہو کہ وہ لوگوں تک پہنچے تا کہ زیا دہ سے زیا دہ لوگ اس سے فائدہ اٹھا سکیں۔

آج ہم مسلمانوں کے پاس ایک ہی آیت نہیں، حضور عظیم کالایا ہوا پورا قر آن اور دین اپنی کامل شکل میں موجود ہے۔ پھر یہ نبی علیم کی کتنی بڑی نافر مانی ہوگی کہ ہمیں اسے دوسروں تک پہنچانے کی فکر نہ ہو۔ جب ہمارے پاس ایک ہی آیت ہوا سے بھی چھپا کراپنے پاس رکھنا درست نہیں بلکہ اسے دوسروں تک پہنچانا ضروری ہے تو قرآن جس میں کم و بیش اکتنا بزاظلم ہوگا، اس کا اندازہ ہر خص کر سکتا ہے۔

(۲) وَ عَنِ ابْنِ سَعُدٌ عَنِ النَّبِى عَنَ اللَّهِ قَالَ: وَ اللَّهِ لَانُ يَّهُدِى اللَّهُ بِهَدَ کَ رَجُلاً وَ احِدًا حَيْرٌ لَّکَ مِنُ حُمْرِ النَّعَمِ. (ابوداده) ترجمه: حضرت ابن سعد محدروایت محدرسول خداعی می ارشاد فرمایا: ''الله کو قتم خدا گر ترجمه: حضرت ابن سعد محص کوم ایت دے دی تو تی محمارے لیے سرخ اونوں سے بہتر ہے۔' محماری رہ نمائی سے ایک شخص کوم دایت دی ترغیب دی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ کوئی اس کام کو کمتر درجہ کا کام ہر گز نہ تمجھ۔ اگر ہماری کو شنوں سے ایک شخص کوم دایت کی اس کام کو ہمارے لیے جو فائدہ ہے وہ سرخ اونوں سے کہیں زیادہ ہے۔ سرخ اونوں کی مثال نبی علی کے نی اس لیے دی ہے کہ عربوں میں سرخ اونو کہ ہے تی ترخیب جو جاتے د ہے ہیں ۔ وہ ان کو بہت عزیز رکھتے تھے۔

پھرایک اور پہلو سے دیکھیں۔انسان کی قدر و قیمت کا مقابلہ دنیا کی دوسری چیزیں نہیں کر سکتیں خواہ بہ ظاہر وہ کتنی ہی قیمتی کیوں نہ ہوں۔اس زمین کی اُس بیش قیمت شے جسے انسان کہتے ہیں اسے ہلا کت اور گم راہی سے بچا کر ہدایت کی راہ پر لگانا کتنی بڑی سعادت کی بات ہے اس کا اندازہ ہر شخص کر سکتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ وَ رَوُحَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوُ رَوُحَةٌ خَيُرٌ مِّنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيها.

**ترجمہ:** حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظیمیہؓ نے فرمایا:'' اللہ کی راہ میں صبح یا شام کو نکلنا د نیا اور د نیا میں جو <u>کچھ ہے سب سے بہتر ہے</u>۔''

تنشر یہے: اس حدیث میں بھی راہ حق کی سر گرمیوں کی فضیلت بیان کی گئی ہے۔ دین حق کی اشاعت اور اس کی سر بلندی کے لیے جو کوشش بھی کی جائے گی وہ سب راہ حق کی سر گرمیوں میں شمار ہوگی۔ دین کی اشاعت اور اس کی خدمت کی سعادت جس کسی کے حصے میں آ گئی تجھیے کہ اس سے بڑھ کر خوش قسمت کو کی دوسر انہیں ہو سکتا۔ دنیا اور دنیا کی ساری چیزیں عارضی اور فانی ہیں لیکن دین کے لیے مومن کی جدو جہد دائمی قد رو قیمت کی حامل ہے۔ اپنے اس داعیانہ ومجاہدانہ کر دار کے سبب سے مومن کو آخرت میں جو بچھ عطا ہونے والا ہے وہ بھی ختم ہونے کانہیں۔

4+

(۵) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةً قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ النَّارَ رَجُلٌ بَكَى مِنُ خَشُيَةِ اللَّهِ حَتَّى يَعُوُدَ اللَّبُنُ فِى الضَّرُعِ، وَلاَ يَجْتَمِعُ عَلَى عَبُدٍ غُبَارٌ فِى سَبِيُلِ اللَّهِ وَ دُخَانُ جَهَنَّمَ.

ترجمه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''وہ پخض دوزخ میں نہیں جائے گاجوخدا کے خوف سے رویا ہو جب تک کہ دود دھ تقنوں میں واپس نہ چلا جائے اور کس بندے پراللہ کے راستے کا غبار اور دوزخ کا دھواں کیجانہیں ہو سکتے۔'

تشريح: اس حديث ميں مومن كے اندرون يعنى اس كے قلب كى حالت بيان كى گئى ہے اور يد بھى بتايا گيا ہے كمل كى دنيا ميں اس كى زندگى كارخ كيا ہوتا ہے؟ اس كے قلب كا حال مد ہے كہ جب خدا كا خوف اس پر طارى ہوتا ہے تو اس كى چيخ نكل جاتى ہے اور وہ رُو پڑتا ہے۔ اس كے يد آنسو جو خدا كے خوف سے آنگھوں سے رواں ہوتے ہيں بہت قيمتى ہوتے ہيں۔ جس طرح تقن سے نكالا ہوادود دھتى ميں واپس نہيں جا تا ٹھيك اسى طرح اس كے دوزخ ميں جانے كے امكان كو اس كى آ ہوزارى اور بكانے ختم كرديا۔ خدا سے ڈرنے والوں كے ليے يہ تنى اچھى خوش خبرى ہے۔

دنیائے عمل میں مومن خدا کا سپاہی ہوتا ہے۔وہ خدا کی راہ میں سرگر معمل ہوتا ہے۔خدا کے راستے کے غبار اور تکان کو وہ اس آرام اور راحت کے مقابلے میں زیادہ پسند کرے گا جو آرام اور راحت اسے اپنی سرگر میوں سے دور رکھے اور پھر اسے خدا کے دین کے قیام اور اعلاء کلمة اللہ کی کوئی فکر نہ ہو۔

اس روایت کے ہم معنی بعض روایات کتب احادیث میں اور بھی ملتی ہیں۔ نسائی کی ایک روایت میں بید الفاظ بھی منقول ہوئے ہیں، فی مَنْ حِرَى مُسْلِم اَبُدًا یعنی کی مسلم (کی ناک) کے دونوں نھنوں میں (خداکی راہ کا غبار اور جہنم کا دھواں) بھی بھی بیک جانہیں ہو سکتے۔ نسائی ہی کی ایک روایت میں بیدالفاظ طلتے ہیں: فی حَوُفِ عَبُدِ اَبْدًا وَلَا يَحْتَمِ مُوال) وَالْإِيْمَانُ فِي قَلْبِ عَبُدٍ اَبْدَا یعنی کی بید ہے کے پیٹ میں (خداکی راہ کا غبار اور جہنم کا دھواں) بس کی جانہیں وَالْإِيْمَانُ فِي قَلْبِ عَبُدٍ اَبْدَا یعنی کی بند ہے کے پیٹ میں (خداکی راہ کا غبار اور جہنم کا دھواں) کبھی کی جانہیں ہو کتے اور کسی بند ہے کے پیٹ میں (خداکی راہ کا غبار اور جہنم کا دھواں) دھواں دونوں ہی کسی بند کا میں جو بات کہی گئی ہے وہ یہی ہے کہ خداکی راہ کا غبار اور جہنم کا دھواں دونوں ہی کسی بند کہ موض کے حصے میں آئیں بیمکن نہیں ہے۔ ایہ انہیں ہو سکتے۔

د نیا میں خدا کی راہ میں اپنی جان کھپائے اور طرح کی مصیبتوں کو برداشت کرے پھر جب وہ د نیا سے اپنے رب کے پاس واپس ہوتو اس کا استقبال جہنم کے دھویں سے ہو۔ **را<u>و</u>حق کی آ ز ماکش** 

(1) عَنُ سَعُلَاً قَالَ: سُئِلَ النَّبِيَّ عَلَيْنَهُ أَى النَّاسِ اَشَلاً بَلاَءً? قَالَ الْانْبِيَاءُ ثُمَّ الْاَمْتُلُ فَالْاَمْتُلُ يُبْتَلِى الرَّجُلُ حَسَبَ دِيْنِهِ فَإِنُ كَانَ فِى دِيْنِهِ صُلْبًا اِشْتَدَ بَلاَءُ فَ وَ إِنُ كَانَ فِى دِيْنِهِ رِقَّةً هَوِّنَ عَلَيْهِ فَمَا زَالَ كَذَٰلِكَ حَتَّى يَمُشِى مَالَهُ ذَنُبٌ. (تردى، ابن له.)

**ترجمہ**: حضرت سعدؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ سے دریافت کیا گیا کہ لوگوں میں سب سے زیادہ آ زمائش کس کی ہوتی ہے؟ آپؓ نے فرمایا:''انبیاء کی ۔ پھراس کے بعد درجہ بہ درجہ جوافضل ہو۔ آ دمی کی آ زمائش بھی اُس کی دینداری کے مطابق ہوتی ہے۔ اگروہ اپنے دین میں سخت ہے تو اس کی آ زمائش بھی سخت ہوتی ہے اور اگروہ اپنے دین میں نرم ہے تو اس کی آ زمائش بھی ہلکی

ہوتی ہے۔ آ ز مائٹوں کا یہی دَورر ہتا ہے یہاں تک کہوہ اس طرح چکتا پھر تا ہے کہ کوئی گناہ اس یرہیں رہتا۔''

تشريع: دين کی راه ميں اہل ايمان کی آزمائش لازماً ہوتی ہے۔ اہل شراور دين كے بخالفين تبھی بھی اسے پيند نہيں کریں گے کہ دين حق کوفر وغ حاصل ہو۔ اس ليے وہ اہل حق کی راہ ميں ہميشہ رکاو ميں کھڑی کرتے رہتے ہيں۔ دين کی راہ ميں آزمائش اہل حق کے اپنے دين کے لحاظ سے چيش آتی ہے۔ اگر وہ اپنے دين پر نہايت مضبوطی کے ساتھ قائم رہتے ہيں اور دين حق کی طرف دعوت دينے سے غافل نہيں ہوتے۔ اس کا م ميں نہ مداہنت سے کا م ليتے ہيں اور نہ حق کی طرف پر اہل باطل سے مصالحت کرتے ہيں تو ايسا تو گوں کا سخت آزمائش سے دو چار ہونا ناگز رير ہے۔ اس سلسلہ ميں سب سے پہلے نماياں گروہ انبيا ۽ عليهم السلام کا ہے۔ پھر درجہ بد درجہ لوگوں کی ان کی رہتا ہے۔ خدا کے حی الزام نہيں ہوتی ہے۔ راہ حق کی آزمائش سے دو چار ہونا ناگز رير ہے۔ رہتا ہے۔ خدا کے سپلے نماياں گروہ انبيا ۽ عليهم السلام کا ہے۔ پھر درجہ بد درجہ لوگوں کی ان کی رہتا ہے۔ خدا کے حی الزام نہيں ہوتی ہوتی ہے۔ راہ حق کی آزمائش کا دور کسی نہ کی میں چات رہتا ہے۔ خدا کے الزام نہيں ہوتا۔ وہ آزمائش ميں پورے انرے ہيں۔ باطل انھیں حق سے ہيں کہ ان پر خدا کا کوئی الزام نہيں ہوتا۔ وہ آز مائش ميں پورے انرے ہیں۔ باطل انھیں حق سے بچھر نے ميں کا م پر نہيں ہوتا۔ وہ آئی ذ مددار يوں کی طرف سے بھی عافل نظر ہيں آت

(٢) وَ عَنُ خَبَّابٌ قَالَ: آتَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيْنِ وَ هُوَ مُتَوسِّدٌ بُرُدَةً وَ هُوَ فِى ظِلِّ الْمَعْبَةِ وَ قَدْ لَقِيْناً مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ شِدَّةً فَقُلْتُ الاَ تَدُعُوا اللَّهَ فَقَعَدَ وَ هُوَ مُحْمَرٌ وَ جُهَهُ فَقَالَ لَقَدُ كَانَ مِنْ قَبْلِكُم لَيُمُشَطُ بِمِشَاطِ الْحَدِيْدِ مَا دُوُنَ عِظَامِهِ مِنُ لَحُم أَوُ حَجَهَهُ فَقَالَ لَقَد كَانَ مِنْ قَبْلِكُم لَيُمُشَطُ بِمِشَاطِ الْحَدِيْدِ مَا دُوُنَ عِظَامِهِ مِنُ لَحُم أَوُ حَجَهَهُ فَقَالَ لَقَد كَانَ مِنْ قَبْلِكُم لَيُمُشَطُ بِمِشَاطِ الْحَدِيْدِ مَا دُوُنَ عِظَامِهِ مِنُ لَحُم أَوُ حَصَبٍ مَا يَصُرِفُهُ ذَلِكَ عَنُ دِيْنِهِ وَ اللَّهِ وَ لَيُوضَعُ الْمِنْشَارُ عَلَى مَفُرَقِ رَأْسِهِ فَيُ لَحُم أَوُ عَصَبٍ مَا يَصُرِفُهُ ذَلِكَ عَنُ دِيْنِهِ وَ اللَّهِ وَلَيْتِمَنَ اللَّهُ هذَا الْاَمُو حَتَى يَدِيْنَهُ وَ لَقُعْتَ أَوْ عَصَبِ مَا يَصُرِفُهُ ذَالِكَ عَنُ دِيْنِهِ وَ اللَّهِ وَلَيْتِمَنَ اللَّهُ هذَا اللَّهُ هذَا الْاَمُو حَتَى يَدِيْنِهِ وَ اللَّهِ وَلَيَتِمَنَ اللَّهُ هذَا الْالَمُ حَتَى يَعْنَ فَيْنَعَ بُعُ عَنْ مُعُرَقِ رَأْسَه فَيُ الْنَعْمَ عَنْ اللَهُ هذَا الْمُتَوبِ دَعْنَ مَعْرَق وَ رَأْسِهِ فَيُعَمَدُ أَوْ عَصَبِ مَا يَصُرِفُهُ ذَالِكَ عَنْ دِيْنِهِ وَ اللَّهِ وَلَيَتِمَنَ اللَّهُ هذَا الْالَهُ مَوْ حَتَى يَعْرَقُ وَلَقَالَ اللَهُ مَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ مُنْ عَلَيْ مَا عُرُولَ عَنْ مَا يَعْنَ عَظَامِهِ مِنْ يَعْمَ أَوْ عَصَبَ مَا يَعْمَ مَا عَانَ اللَهُ مَا اللَهُ مَنْ مَعْرَ عَنْ يَعْتَقَعْ وَ مَا عَرُ مَا عَالَ عَالَ اللَهُ مَا عَنْ مَا عَنْ يَعْنَ مَا عَنْ مَنْ عَنْ عَلَيْ مَا عَلَي عَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَدَى مَا عَالَهُ مَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَعْهُ عَلَى عَنْ عَنْ عَنْ عَلَيْنُ عَلَى مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَي عَمْ مَا عَنْ عَصْ مَا عَالَ مَنْ عَلَى عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى الْعُنْ اللَهُ اللَّهُ عَلَى مَا عُوا مُ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَهُ مَا عَنْ عَامَ مَنْ عَلَ عَمْ مُ عُنَا عَلَ عَنْ عَنْ عَدَى مُ عَنْ عَلَى مَنْ عَالَهُ مَعْمَ الْعَا عَامَا عَامَ مَنْ عَلَى مَا عَنْ عَائِ مَا عَلَي مَعْ عَا عَا عَا عَا عَامِ مَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَنْ عَانَ الَعْ عَا عَا عَا عَاعَا عَا عَا عَا عَ

كلامرنبوت جلدينجىر

پٹوں کے نیچلو ہے کی کنگھیاں چلاتے لیکن یہ چیز بھی اے اس کے دین سے نہ ہٹاتی تھی اور کسی کے سر پرآ رہ رکھ کر دونکڑ کے کردیے جاتے تھے پھر بھی یہ چیز اے اس کے دین سے نہ ہٹاتی تھی اور بہ خدا اللہ اس دین کو پورا کر کے رہے گا یہاں تک کہ ایک سوار صنعاء سے حضر موت تک اس طرح بے خوف ہو کر سفر کر لے گا کہ اسے خدا کے سواکسی کا ڈرنہ ہوگا۔'

تنشریح: بعض روایتوں میں مَا يَحَافُ إلَّا اللَّهَ كَ بعد به الفاظ بھى منقول ہوئے ہیں: وَالذِّئُبَ عَلَى غَنَمِهِ وَ لَكِنَّكُمُ تُعَجِّلُوُنَ لِيعَىٰ ايباامن وامان قائم ہوگا كه دور دراز سفر میں بھى آ دمى كوخدا كے سواكسى كاخوف نہ ہوگا يا پھرا سے خوف ہوگا توا پنى بكر يوں كے سلسله ميں محض بھيڑ بے كاكہ ہيں وہ ان پر حمله نہ كردے۔

اس حدیث سے کٹی با تیں معلوم ہوتی ہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ دین وایمان کی دولت وہ دولت ہے جس سے کسی حالت میں بھی دست بر دارنہیں ہوا جا سکتا۔خواہ اس کے لیے آدمی کو آرے سے چیر دیا جائے یا اس کے گوشت و پوست میں لو ہے کی کنگھیاں ہی کیوں نہ پیوست کر دی جائیں۔تاریخ ایسے مناظر پیش کرنے سے قاصر نہیں ہے کہ متم پیشہ اہل کفرنے اہل ایمان کے جسم کے دوکلڑ کے کردیے لیکن وہ اپنے دین پر آخری دم تک قائم رہے۔وہ جانتے تھے کہ دین کی راہ میں اس طرح کی مصیبتوں کا پیش آنا کو کی غیر متوقع چیز ہیں ہے۔

اس حدیث سے ریہ معلوم ہوا کہ دین جن کی جدوجہد میں عجلت پسندی روانہیں ہے۔ یہ کام نہایت صبر وثبات کا طالب ہے۔ کام یابی ان ہی جصے میں آتی ہے جو دین کے لیے سلسل سرگرم رہتے ہیں اور دین کی راہ میں وہ غیر معمولی صبر وثبات کا ثبوت دیتے ہیں۔

ایک اہم بات اس حدیث سے ریبھی معلوم ہوئی کہ قیامِ امن واماں درحقیقت قیام دین سے وابستہ ہے۔ دین حق کے غالب ہونے کا مطلب میہ ہے کہ زمین میں امن وامان قائم ہو لوگوں کے دلوں میں بس ایک خدا کا خوف ہو۔ وہ ہرطرح کے ظلم دستم سے حفوظ ہوں۔

(٣) وَ عَنُ مُعَاوِيَةٌ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْكَ يَقُولُ: لاَ يَزَالُ مِنُ أُمَّتِى أُمَّة قَائِمَة بِامُرِ اللَّهِ لاَ يَضُرُّهُمُ مَّنُ خَذَلَهُمُ وَلاَ مَنُ خَالَفَهُمُ حَتَّى يَاتِى اَمُرُ اللَّهِ وَهُمُ عَلى ذلِكَ.

توجمہ: حضرت معاویٹ ہے روایت ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے نبی علیق کو بیفر ماتے ہوئے سنا کہ ''میری امت میں برابرایک ایسا گروہ موجود رہے گا جواللہ کے دین کی محافظت وا قامت میں لگار ہے گا جولوگ اس کا ساتھ نہ دیں گے وہ اس کا پچھ بگاڑ نہ کر سکیں گے اور نہ وہ لوگ جواس کے مخالف ہوں گے اسے تباہ کر سکیں گے۔ یہاں تک کہ اللہ کا فیصلہ آجائے اور دین کا محافظ گروہ اینی اس حالت پر قائم رہے گا۔''

تشریح: بیحدیث بتاتی ہے کہ اہل حق آ زمائشوں سے دوچار ہوں گے۔ ان کی مخالفتیں بھی ہوں گی۔ ان کی معاونت اور رفاقت سے انکار بھی کیا جائے گا۔ لیکن اس مخالفت اور رکاوٹوں کے باوجود خدا پرستوں کا ایک گروہ ہمیشہ دین کی محافظت میں لگارہے گا۔ حالات کے لحاظ سے دین کے جوبھی تقاضے ہوں گے وہ انھیں پورا کرنے کی کوشش کرے گا۔ اس طرح دین حق کی محافظت اور اقامت کی جدوجہد ہمیشہ ہوتی رہے گی یہاں تک کہ قیامت کی گھڑی آ جائے۔

## دعوت كالتعارف

(1) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ لَمَّا بَعَتَ مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنِ قَالَ: إِنَّكَ تَقُدَمُ عَلَى قَوْمٍ أَهُلِ كِتَابٍ فَلْيَكُنُ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمُ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ فَإِذَا عَرَفُوُا اللَّهَ فَاَخُبِرُهُمُ أَنَّ اللَّهَ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِى يَوْمِهِمُ وَ لَيُلَتِهِمُ فَإِذَا فَعَلُوا فَاخبِرُهُمُ أَنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ زَكواةً تُوْخُدُ مِنُ أَمُوالِهِمُ فَتُرَدُ عَلى فُقَرَائِهِمُ فَاذَا آطَاعُوا بِهَا فَخُذُ مِنُهُمُ وَ تَوَقَّ كَرَائِمَ أَمُوالِهِمُ فَتُرَدُ عَلى فَقَرَائِهِمُ فَاذَا آطَاعُوا بِهَا فَخُذُ مِنْهُمُ وَ تَوَقَّ كَرَائِمَ مُوالِهِمُ

قرجمہ: حضرت ابن عبال سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیلیہ نے جب معاد کو یمن بھیجا تو فرمایا: '' تم ایسی قوم کے پاس جارہے ہو جو اہل کتاب ہے تو سب سے پہلے جس چیز کی طرف تم انھیں دعوت دووہ اللہ کی عبادت ہے۔ پھر جب وہ اللہ کو پہچپان کیں تو ان کو بتانا کہ اللہ نے ان کے دن اور ان کی رات میں پار پنج نمازیں فرض کی ہیں۔ جب وہ نما زادا کرنے لگیں تو انھیں بتانا کہ اللہ عز وجل نے ان پرز کو ۃ بھی فرض کی ہے جو ان کے مال سے کی جائے گی اور پھر ان ہی کے

فقراء کی طرف لوٹا دی جائے گی۔ جب وہ اسے مان لیس تو ان سے زکو ۃ لواوران کے عمدہ مالوں سے بچنا۔''

تنشریح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نی علیظت جود عوت دینے کے لیے دنیا میں تشریف لائے تھے۔ اصلاً وہ دعوت کیاتھی؟ آپ کی دعوت اس کے سوااور کچھندتھی کہ لوگ ایک خدا کے بند ے بن کرر ہیں ۔ وہ اپنے خدا کو پہچان لیس اور انھیں میہ معلوم ہوجائے کہ خدا کے حقوق ان پر کیا ہیں؟ اور اس کے بندوں کے تعلق سے ان کی کیا ذہہ داری ہوتی ہے۔ خدا کا بندوں پر بیرت ہے کہ دہ مقرر ہیں اور اس کی عبادت اور پر تش کو اپنا اولین فرض سمجھیں ۔ عبادت اور نماز کے جو او قات مقرر ہیں ان او قات میں وہ اپنے رب کے آگے تجدہ ریز ہوں ۔ نماز پڑ ھنے کے بعد آ دمی آزاد نہیں ہوجا تا کہ وہ جو چا ہے کر بی بلہ خود اس کی نماز اس کی متقاضی ہے کہ وہ زندگی کے تمام ہی شعبوں میں خدا کا مطلح اور فر ماں بردار بن کر رہے۔ اس کی نافر مانوں سے اپنی کو دور رکھے۔ میں خدا کا مطلح اور فر ماں بردار بن کر رہے۔ اس کی نافر مانیوں سے اپنی کو دور رکھے۔

خدا کے بندوں کے حقوق کا عنوان زکوۃ ہے۔صاحب استطاعت لوگوں پرزکوۃ فرض ہے۔ زکوۃ خاص طور سے فقراء و مساکین اور حاجت مندوں پر خرچ کی جائے گی۔ بخاری کی ایک روایت میں بیالفاظ آئے بھی ہیں: تُوَّحَدُ مِنُ اَغُنِيَا آَیْهِمُ وَ تُرَدُّ فِی فُقَرَاءِ هِمُ لِعِنی زکوۃ قوم کے مال داروں سے لی جائے گی اوران کے فقراء پر خرچ کی جائے گی۔ زکوۃ وصول کرنے والوں کواس کی تاکید کی گئی ہے کہ وہ زکوۃ وصول کرتے وقت اس کا خیال رکھیں کہ وہ زکوۃ میں چن چن کرا چھے مال لینے کی کوشش نہ کریں۔ اس سے لوگوں کی دل شکنی ہوگی۔ ان کے حقوق کی پاس داری بھی ضروری ہے۔

(٢) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى مَعْلَى مَعْ عَلَى مَا مَعْلَى مَاللَ

ترجمہ: حضرت جابر بن عبد اللَّد ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللَّه علیظیَّہ موقف میں لوگوں کے سامنے اپنے آپ کو پیش کرتے تھے۔ آپؓ نے فرمایا:'' کیا کو کی ایساشخص ہے جو مجھے اٹھا کراپن

قوم کے پاس لے چلے کیوں کہ قرایش نے مجھے اس سے روک دیا ہے کہ میں اپنے رب کا کلام لوگوں تک پہنچا وُں۔'

تشريح: موتف يعنى دقوف كى جگد مراد عرفات كا ميدان ب جهال ج كے موقع پرتمام بى جاب جمع ہوتے ہيں۔ آپ اس خواہش كاكس بتابى سے اظہار كرر ب بيں كه كو كَنْ شخص آپ كو اپنى قوم ميں لے جائے تا كه آپ خدا كا پيغام اس قوم تك پہنچا سيس ۔ اور دوہ قوم ہدايت سے فيض ياب ہو كرد نياد آخرت ميں كام يابى سے ہم كنار ہو سكے۔ آپ يہ كہنے ہے كہ ' قريش نے مجھاس سے روك ديا ہے كہ ميں اپ زب كا كلام لوگوں تك پہنچا وَں ۔ ' معلوم ہوا كه اصلاً خدا كا پيغام آپ خدا كے بى كلام كے ذريعہ سے پنچار ہے تھے۔ پيغا مرسانى كے اس طريق سے بہتر طريقہ كا ہم تصور بھى كر سكتے ہيں قريش خدا كا كلام بينچا نے سے روك رہے تھاں ليے آپ چا ج سے كر جولوگ خدا كا كلام من سكتے ہوں ان تك آپ كو لے جايا جائے تا كہ ان تك آپ خدا كا كلام پنچا ہے ہيں ہو ان تك آ ہوں ان تك آپ ہو كہ جائے تا كہ ان كا كہ اس خدا كا كلام

دعوت کاسب سے موثر طریقہ یہی ہوسکتا ہے کہ قرآن کے ذریعہ سے پیغام حق عام کیا جائے۔ خدااینی دعوت یا پیغام کی جو وضاحت فرمائے گااس ہے بہتر وضاحت اور ترجمانی ممکن نہیں ہے۔ اور پیغام کو موثر بنانے کے لیے اس سے بہتر اسلوب وانداز بھی ممکن نہیں جو خدانے اپنے کلام میں اختیار فرمایا ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةَ بَيْنَمَا نَحْنُ فِى الْمَسُجِدِ إِذُ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَى الْفَقَامَ النَّبِي قَلَالَ الْعَالَةُ عَنَى الْمَدُرَاسِ فَقَامَ النَّبِي عَنَى الْفَاسِمِ، فَقَالَ: انْطَلِقُوا اللَّهِ يَقُودُ فَخَرَجُنَا مَعَهُ حَتَى جَنَنَا بَيْتَ الْمِدُرَاسِ فَقَامَ النَّبِي عَنَى الْفَاسِمِ، فَقَادَ: انْطَلِقُوا اللَّهُ عَامَ مَعَهُ حَتَى جَنَنَا بَيْتَ الْمِدُرَاسِ فَقَامَ النَّبِي عَلَى اللَّهُ عَنَى الْمُعُودَ اللَّهُ عَنَى الْمُعُودَ عَمَارَ اللَّهُ عَنَى الْمُعَامَ مَعَهُ حَتَى جَنَا بَيْتَ الْمِدُرَاسِ فَقَامَ النَّبِي عَلَى عَلَيْنَ اللَّهُ فَنَادَاهُمُ يَا مَعْشَرَ يَهُودُ أَسْلِمُوا تَسْلَمُوا . فَقَالُوا: قَدُ بَلَّغُتَ يَا ابَا الْقَاسِمِ، (عَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَى الْعَالَةُ الْعَالَ اللَّهُ عَنَامَ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنَامَ الْعَالَةُ اللَّهُ عَنَامَ الْعَالِي مَعْشَرَ يَعُودَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَيْنَ الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَالَ اللَّهُ عَلَيْنَ الْمَا الْعَالِيةِ الْمَالَةُ الْعُنَابَةُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ الْعَالَةُ اللَّهُ عَنَابَ الْقَاسِمِ . (عَارَى اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْتُ الْعَالَى الْعَالَيْنَ الْمُعَلَى الْعَالَةُ اللَّهُ عَلَيْتُ الْعَالَ اللَّذَا عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَيْ الْعَامَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَلَى الْحَامَةُ عَلَى الْعَاسَمِ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعُنَا اللَهُ عَلَيْ اللَّا عَلَيْ الْحَالَةُ اللَهُ عَلَيْ الْحُولَ اللَهُ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى الْحَالَةُ عَلَى الْحَامِ مَا اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ الْحَالَةُ الْعُلَى اللَهُ عَلَيْ الْحُنْ الْحُولَ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَعَامِ اللَهُ عَلَى الْحُنَا الْحُنَا الْحَالَ اللَهُ عَلَيْ

كلامرنبوت جلد ينجىر

آپؓ نے فرمایا:'' یہی میرامقصد تھا۔'' پھر دوسری بارآپؓ نے یہی کلمات کہے تو ان لوگوں نے کہا کہا سے ابوالقاسم، (ﷺ) آپؓ نے پیغام پہنچا دیا۔

تنشویح: بیا ایک کمبی حدیث کا حصہ ہے۔ اسی حدیث میں آگے چل کر یہود کے جلاوطن کیے جانے کا ذکر آیا ہے جسے ہم نے طوالت کے خوف نے فتل نہیں کیا۔ آپ نے یہود کی شرارتوں اوران کی ریشہ دوانیوں کے بعد جب بید فیصلہ فر مایا کہ یہود کو جلا وطن کر دیا جائے تو اس موقع پر بھی آپ نے اضیں اسلام لانے کی دعوت دی اور سمجھایا کہ اسلام قبول کرلواس میں تمھا رافا کہ ہے۔ آخرت کے علاوہ دنیا میں بھی تم محفوظ و ما مون رہو گے۔ لیکن یہود نے جواب میں کہا کہ اے ابوالقاسم ( بی حضور کی کنیت ہے ) آپ نے پیغام پہنچادیا۔ آپ این ذ مہداری پوری کر چکے۔

آپؓ نے فرمایا کہ ہم بھی یہی چاہتے ہیں کہ پیغامتم تک پنچ جائے۔ مجھ پر بیالزام نہ آئے کہ میں نے پیغام پہنچانے یا شمصیں دعوت اسلام دینے میں غفلت سے کام لیا۔ میں نے پیغام پہنچادیا۔آگاسے قبول کرنایارڈ کرنے کا شمصیں اختیار ہے۔

(٣) وَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَنَ دَعَى إلَى الْهُدَى كَانَ لَهُ مِنَ الْاَجُو مِثْلُ فَالَهُ عَالَهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّا عَلَى اللَّالَعَ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال مَعْلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلُ مُعْلَى اللَّا عَلَى اللَّالَةُ عَلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى عَلَى مَعْلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّ مَعْلَى

توجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: ''جو شخص ہدایت کی طرف دعوت دیتو اسے ان کے برابر اجر وثو اب ملے گاجواس کا (ہدایت میں ) اتباع کریں گے اور اس سے اتباع کرنے والوں کے اجر میں کوئی کمی نہ ہوگی۔اور جو شخص گمراہی کی طرف دعوت دے گا تو اس پران کے برابر گناہ ہوگا جو (ضلالت اور گم راہی میں ) اس کی پیروی کریں گے اور اس سے پیروی کرنے والوں کے گناہ میں کوئی کمی نہ ہوگی۔''

تنشر يح: اسلام سراپا ہدايت ہے۔ اس ليے اس كى دعوت كو دعوت الى الہدى كہتے ہيں يعنى ہدايت كى طرف دعوت دينى \_ اسلام كواختيار كيے بغير نہ صحيح معنى ميں انسان كى اصلاح ہو سكتى ہے اور نہ دہ بھى كام يابى سے ہم كنار ہو سكتا ہے \_ دعوت كى جوفضيلت اس حديث ميں بيان ہو كى ہے

وہ غیر معمولی ہے۔ کسی داعی حق کی دعوت پر جینے لوگ بھی لبیک کہیں گے اور اس کی دعوت کی پیروی کریں گے اور انھیں اس کا جواجر وتو اب ملے گا اس سے مثل اصل داعی کواجر وتو اب حاصل ہوگا کیوں کہ ان سب کی ہدایت اور راست روی کا اصل محرک وہ ہی ہے۔ دعوت الی الا بیان ، دعوت الی المحفر ق ، دعوت کی اور بھی مختلف تعبیریں ہیں۔ مثلاً دعوت الی اللہ، دعوت الی الا بیان ، دعوت الی المحفر ق ، دعوت الی النجا ق ، دعوت الی الخیر، اور دعوت الی دار السلام وغیر ہے۔ جو تحض ہدایت کے بہ جائے صلالت کو تر وتن کو دیتا ہے اور لوگوں کو گم راہ ہی کی طرف بلا تا ہے تو جینے لوگ بھی اس کی تحریک و ترغیب سے گم راہ ہوں گے۔ ان کے حصے میں جتنا گناہ آئے گا اس سے مثل تنہا گم راہی کی طرف بلانے والے سے حصے میں آئے گا کیوں کہ وہ ہی ان لوگوں کی گم راہی اور صلالت کا اصل سب اور محرک رہا ہے۔

دعوت الى الإيمان

تشریح: اسلام کی دعوت کے بہت سے پہلو ہیں۔ بنیادی طور پر مید عوت ایمان کی دعوت ہے۔ ایمان کے بغیر اسلام کے راستے میں ایک قدم بھی چلناممکن نہیں ہے۔ اسلام کی عمارت ہی ایمان کی بنیاد پر کھڑی ہوتی ہے۔ اسی لیے اسلام انسان سے پہلا مطالبہ میر کرتا ہے کہ وہ اسلام کے پیش کر دہ حقائق پر ایمان لائے ۔ خدا کو اپنارب اور آقاتسلیم کرے، اسلام کو سچا دین سمجھ کراسے زندگ میں اختیار کرے اور حضرت محمد علیق کی رسالت کو تسلیم کرے جو خدا کی طرف سے ہماری رہ نمائی کے لیے مبعوث ہوئے ہیں۔

ایمان وہی معتبر ہے جس میں دل کی خوشی اور مسرت شامل ہو۔ آ دمی ایمان لانے میں

سمی قتم کی ناگواری محسوس نہ کرے۔ایسی صورت میں لازماً آ دمی کوامیان کی حلاوت اورلذت حاصل ہوگی ۔اوروہ ایمان کوزندگی کی سب سےلذیز تریشے تصور کرےگا۔

ايمان كى دعوت كا ذكر قرآن بي صاف الفاظ مي كيا كيا ب: رَبَّنَا إنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُّنَادِى لِلْإِيْمَانِ أَنْ امِنُوا بِرَبِّكُمْ فَامَنَّا-(العران:١٩٣) ' ' بمارے رب، بم فايك يكارف والے واليمان كى طرف بلاتے ساكہا بن رب پرايمان لا و، تو ہم ايمان لے آئے '

(1) عَنُ أَنَسُ قَالَ: كَانَ عُلامٌ يَهُوُدِتٌ يَحُدِمُ النَّبَّ عَلَيْكَ اللَّهُ فَمَرِضَ فَآتَاهُ النَّبِي عَلَيْكَ يَعُودُهُ فَقَعَدَ عِنْدَهُ فَقَالَ: آطِعُ يَعُودُهُ فَقَعَدَ عِنْدَهُ فَقَالَ: آطِعُ يَعُودُهُ فَقَعَدَ عِنْدَهُ فَقَالَ: آطِعُ أَبَا الْقَاسِمِ فَآسُلَمَ فَحَرَجَ النَّبِي عَلَيْكَ وَ هُوَ يَقُولُ: آلْحَمُدُ لِلَهِ الَّذِى آنُقَذَهُ مِنَ آبَا الْقَاسِمِ فَآسُلَمَ فَحَرَجَ النَّبِي عَلَيْكَ وَ هُوَ يَقُولُهُ اللَّهِ مَا اللَهِ عَامَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ فَعَالَ: آطِعُ آبَا الْقَاسِمِ فَآسُلَمَ فَحَرَجَ النَّبِي عَلَيْكَ وَ هُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ: آطِعُ آبَا الْقَاسِمِ فَآسُلَمَ فَحَرَجَ النَّبِي عَلَيْكَ وَ هُوَ يَقُولُ: آلْحَمُدُ لِلَهِ الَّذِى آنُقَذَهُ مِنَ اللَّارِ. النَّارِ.

4.

دعوت الى الاسلام

## دعوت الى التّد

(1) عَنُ أَبِى الدَّرُدَاءِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتِهُ: أَجَلُوا اللَّهَ يَعْفِرُ لَكُمُ.

ترجمه: حضرت ابودرداءً سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی کے فرمایا:''اللہ کا احتر ام کرودہ سمیں بخش دےگا۔''

تنشر يح: انبياء عليهم السلام ہميشہ اپنی قوم کوا یک اللہ کی طرف بلاتے رہے ہیں۔ان کی دعوت کا ماحصل یہی رہا ہے کہ لوگ اپنے خالق ورب کو پہچانیں۔اس کی عظمت کا انصیں احساس ہو۔وہ اللہ پرایمان لائیں اور اس کی بندگی اختیار کریں۔اللہ کے علاوہ نہ ان کا کوئی خالق ہے اور نہ کوئی دوسرا ان کا رب اور معبود ہوسکتا ہے۔ اس لیے وہ یکسو ہو کر ایک خدا کی عبادت کریں اور شرک کی آلود گیوں سے اپنے دامن کو پاک رکھیں۔

اس حدیث میں کہا گیا ہے کہ انسان کا اولین فرض یہ ہے کہ وہ خدا کی عظمت اور ہزرگ کو ہمیشہ اپنے پیش نظر رکھے۔ اس کی تعظیم واحتر ام کی طرف سے ایک لمحہ کے لیے بھی عافل نہ ہو۔ اگر انسان خدا کی تعظیم واحتر ام کی طرف عافل نہیں ہوتا اور خدا کی عظمت کے جو بھی تقاضے ہوتے بیں وہ ان کو پورا کرتا ہے تو وہ خدا کو مہر بان پائے گا۔ وہ اس کی خطا وَں کو معاف کردے گا اور اسے اپنے دامن رحمت سے ڈھک لے گا۔ بالکل یہی وہ دعوت تھی جونو ح علیہ السلام نے اپنی قوم کے سامنے پیش کی تھی۔ حضرت نوٹ نے اپنی قوم سے شکایت کرتے ہوئے یہی کہا تھا ماکٹ کم لا سامنے پش کی تھی۔ حضرت نوٹ نے اپنی قوم سے شکایت کرتے ہوئے یہی کہا تھا مال کھ کم وقار وعظمت کی تو قع نہیں رکھتے۔ 'اس کی عظمت اس بات کی متقاضی ہے کہ تم اللہ کے لیے کس اس کا ڈر رکھوا ور میری (یعنی نوٹ کی) اطاعت کرو۔ وہ تعظیم کی تھا تھی تھا رے گنا ہوں سے پاک کرے گا۔ (اُن اعُبُدُوا اللَّہ وَ اَنَّقُوْہُ وَ اَطِیْعُوْنِ یَعْفِرُ لَکُمُ مِیْنِ ذُنُو بِ حُمُ (نو ج: ۳۰) كلامرنبوت جلدينجىر

خدا کی تعظیم و تکریم کے تحت زندگی کی تمام ہی شعبے آجاتے ہیں۔ چناں چہ اللہ کی خوش نو دی کے لیے کسی سے محبت کرنی بھی خدا کی تعظیم و تکریم میں داخل ہے۔ حدیث میں ہے: مَا اَحَبَّ عَبُدٌ عَبُدًا لِلَّهِ إِلَّا اَكُرَمَ رَبَّهُ عَزَّوَ حَلَّ (احم<sup>ع</sup>ن ابی امامہ)''جس بندے نے خدا کے لیے کسی بندے سے محبت کی تو لاز ماس نے اپنے رب عز وجل کی تعظیم و تکریم کی۔''

(٢) وَ عَنُ جُبَيْرِ بُنِ نُفَيْرٍ مُرُسَلاً قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِ مَا أُوْحِى إِلَى آنُ اَجُمَعَ الْمَالَ وَ اَتُحُوُنَ مِنَ التَّاجِرِيُنَ وَ لَكِنُ أُوُحِى إِلَى آنَّ سَبِّح بِحَمْدِ رَبِّكَ وَ تُحُنُ مِنَ السَّاجِدِيْنَ. وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ. (شراك) ترجمه: حضرت جير بن نفير مرسلا روايت كرتے بي كه رسول الله عَلَيْتَهُ في ارشاد فرمايا: "ميرى طرف بيوى بي كى كى ميں مال جح كروں اور تاجر بنوں بلكه ميرى طرف وى بيكى كى ب كه تم اين ميرى طرف بيوى بين كى كى كميں مال جح كروں اور تاجر بنوں بلكه ميرى طرف وى بيكى كى كى جو چونتى بو دة محمار بي من المين آجائے."

(٣) وَ عَنُ أَبِى الدَّرُدَآءُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ تَعَالَى: إِنِّى وَ وَالُجِنُّ وَالْإِنُسُ فِى نَبَأً عَظِيْمٍ اَحُلَقُ وَ يَعْبُدُ غَيْرِى وَارُزُقْ وَ يَشُكُرُ غَيْرِى.

ترجمہ: حضرت ابودردائ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عقطینی نے فرمایا کہ 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ میرا، جن اورانسان کا معاملہ ایک بھاری (افسوس ناک) خبر کی حیثیت رکھتا ہے۔ پیدا میں کرتا ہوں اور بندگی اور پرسنش وہ میر یسواد وسرے کی کرتا ہے اورروزی میں دیتا ہوں اورشکروہ میر یسواد وسرے کی اداکرتا ہے۔'

تشریح:اس حدیث میں نبی علیقہ نے سورہ الحجرآیت ۹۸-۹۹ کا حوالہ دیا ہے۔ بیرحدیث بتاتی ہے کہ اس سے بڑا دردنا ک اور افسوس ناک حاد نثہ اور کیا ہوگا کہ جن ہوں یا انس وہ خدا کے واضح حقوق کوفراموش کرمیٹصیں ۔خداان کا خالق ہے مگر وہ عبادت اور پرستش کسی اور کی کرنے لگیں ۔ خداہی ان کورزق دیتا ہے مگر شکر گز اریاں ساری وہ کسی اور آستانے پر نثار کرنے لگ جا ئیں۔جن وانس کے لیے معقول طرزعمل ہے ہے کہ وہ خدا کی بندگی اختیار کریں اور اس کے شکر گز اربندہ بن کر رہیں۔جس طرح روزی عطا کرنے والے کا شکرادا کرنا ایک معقول اوراخلاقی عمل ہے۔اس سے کسی کوا نکارنہیں ہوسکتا۔ ٹھیک اسی طرح اس خدا کے لیے دل میں محبت کا پیدا ہونا ایک فطری عمل ہے جس نے ہمیں وجود بخشا ہے اورہمیں عقل اورفہم وشعور سے نوازا ہے۔ پرستش اورعبادت در حقیقت محبت ہی کی انتہائی شکل ہے۔خدا کے لیے محبت کی یہی انتہائی شکل مطلوب بھی ہے۔ (٣) وَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: كُنتُ خَلْفَ النَّبِي عَلَى لَكُلُّ يَوْمًا فَقَالَ: يَا غُلاَمُ. اِحْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ احْفَظِ اللَّهَ تَجِدُهُ تُجَاهَكَ وَ إِذَا سَأَلُتَ فَاسُاَلِ اللَّهَ وَ (ترمذي دقال حسن صحيح) إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنُ بِاللَّهِ. ترجمه: حضرت ابن عبال بيان كرتے ميں كه ايك روز ميں نبى علي كسوارى يرآب ے بیچھے بیٹھا ہوا تھا کہ آپؓ نے فرمایا:''لڑے! اللہ کا خیال رکھو دہتمھا را خیال رکھے گا۔اللہ کا

۷۲ خیال رکھوتم اسےا۔ پنے روبر و پاؤگے۔ جبتم مانگوتو اللّٰہ سے مانگواور جبتم مد دچا ہوتو اللّٰہ سے مد د طلب کرو۔''

تشريعی: بیا یک طویل حدیث کا اہم حصہ ہے۔ فرمایا جارہا ہے کہتم اللہ کا خیال رکھو۔ اسے نظر انداز نہ کرو۔ اس سے غافل نہ ہو۔ ہر حالت میں اس کے حقوق کا شمصیں پاس ولحاظ ہونا چا ہے۔ اس کی تچی طلب اگر تمھارے اندر ہوتو وہ شمصیں محروم نہیں رکھے گا۔ تم اس کا خیال رکھو گے تو یقیناً وہ بھی تمھارا خیال رکھے گا۔ اس کے لیے بیچی پچھ شکل نہیں کہ وہ شمصیں مقام مشاہدہ عطا فرمائے۔ یعنی تم اپنی نگاہِ معرفت سے اسے دور نہیں بلکہ اپنے رو بروپانے لگ جاؤ۔ گو یا تم اس کا خیال رکھو آنکھوں سے دیکھ ہے ہو۔ اور اس کے سامند دیگر اشیاء کالعدم محسوں ہوں۔ ایسے مہر بان اور قادر مطلق ہت کی کوچھوڑ کر کسی اور پر بھروسہ کرنا تیکچ نہیں ہو سکتا۔ مانگو تو

ا کی سے ماہواور مدد کی صرورت پی اے تو مدداللہ کی سے طلب کرووہ تھا رکی صروریا۔ ہوگا تے تھا رمی مدد کا سامان فراہم کرنااس کے لیے کچھ پھی مشکل نہیں ہے۔

ترجمه: حضرت عائشة بيان كرتى بين كدرسول اللد على المسلوك كوعكم ديت توان بى اعمال كاعكم ديتة جن كى لوگوں كے اندرطاقت اورقوت ہوتى لوگوں نے كہا كہا كہا كا اللد كے رسول، ہم آپ جيسے نہيں بيں ۔ آپ كے توالكے پچھلے سب گناہ اللد نے معاف فرما ديے بيں ۔ اس پر آپ غضب ناك ہوئے يہاں تك كه آپ كاغصه آپ كے چہرہ سے ظاہر ہور ہاتھا۔ پھر آپ نے فرمايا: '' ييں تم سے زيادہ (اللہ ہے) ڈر تا اور تم سے زيا دہ اللہ كو ييں جانتا ہوں۔''

تشریح: بیرحدیث بتاتی ہے کہا پنے آپ کو مشقت میں ڈالنا بہ ذات خود ہر گر مطلوب نہیں ہے۔ آ دمی بس اپنی طاقت اور صلاحیت کے لحاظ سے مکلّف ہے۔ دین تو اس بوجھ کو انسان کی پیچھ سے اُتار نے آیا ہے جس کے پنچوانسان دب کررہ گیا تھا۔مشقت کو بہذات خود مطلوب اور

مغفرت کے لیے لا زمی قرار دینا ایک ایسی جسارت ہے کہ اس پر نبی علیق غضب ناک ہو گئے اور فرمایا کہ مجھےتم سے زیادہ ذمہ داری کا احساس اور ڈر ہے اور میں تم سے زیادہ اللّہ کو جا نتا اور اسے پہچا نتا ہوں۔ تفویٰ کا وہ تصور غلط ہے جو تم صار بے ذہنوں میں بیٹھا ہوا ہے۔ دین کو ناخوش گوار بوجھ بنانا کو کی تفویٰ نہیں ہے۔ اگر مشقتوں ہی کا نام تفویٰ ہوتا تو اس تفویٰ میں خدا کا رسول کسی سے پیچھے کیے رہ سکتا تھا۔ اللّہ کا رسول سب سے زیادہ اللّہ کو جا نتا اور سے ہوتو تم اور علم باللّہ یعنی خدا کو جاننا ہی اصل دین ہے۔ اگر علم باللّہ کے تقاضے وہ ہوتے جو تم سجھتے ہوتو تم خدا کے نبی کو اس میں کسی سے پیچھے ہر گز نہ پاتے۔ رسول کی زندگی اور اس کا طرز عمل ہی تما ر لیے اسوہ ہے۔

اس لحاظ سے بیا یک اہم حدیث ہے کہ اس میں علم باللہ کودین کی اصل بنیا دقر اردیا گیا ہے۔حقیقت بیہ ہے کہ اصل دین اور اس کی روح علم باللہ ( خدا کو جاننا اور پیچاننا ) ہی ہے۔شرائع اورقوانین اورضوابط درحقیقت علم باللّٰد کے تقاضے ہیں۔خدا کو جاننے سے دل میں اس کا خوف اور تقویٰ ہیدا ہوتا ہےاور پھرانسان کواس کی فکر لاحق ہوتی ہے کہ وہ زندگی کے معاملات میں وہ روبینہ اختیار کرے جوخدا کی ناراضی کا موجب ہوتا ہے خدانے زندگی کے ہر شعبے کے لیے اصول و ضوابط دے دیے ہیں جن کا پاس دلحاظ رکھنا ان لوگوں کے لیے ضروری ہے جوخدا کی رضا اور اس کی خوش نو دی کے طالب ہوں ۔خدا کے عطا کر دہ اصول دضوابط اور قوانین کی حیثیت ایک کامل نظام زندگی کی ہے،جس کے قیام کی آرزود نیا میں مومن کی سب سے بڑی آرز وہوتی ہے۔ ٢) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمَرِوٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللهِ وَ اَطْعِمُوا الطَّعَامَ وَ اَفْشُو السَّلاَمَ تَدُخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلاَمٍ. (ترمذي،ابن ملته) ترجمه: حضرت عبد الله بن عمرة سے روايت ہے كه رسول الله علي فرمايا: "رحمان كى عبادت کرو، ( بھوکوں کو ) کھانا کھلا واور سلام کیا کرو، سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہوجا ؤگے۔'' تشريح: ليعنى اسلام كى دعوت بالكل فطرى ساده اورآسان ہے۔ بيرده دعوت ہے جس كو ہر ذہن بچر سکتا ہے۔اور اس کے قابل قبول ہونے سے کوئی بھی انکار نہیں کر سکتا۔ اسلام کی دعوت

اصل میں دعوت الی اللہ ہے دعوت الی اللہ کا تقاضا سے ہوتا ہے کہ انسان زندگی میں خدا کی مرضیات کو

سمجھے۔ خدا کودہ اپنا آ قا اور معبود قرار دے۔ اور اس کے پیند کیے ہوئے طرز عمل کو اپنی زندگی کا شعار بنائے۔ دہ خدا کو اپنا آ قا تصور کرے اور خدا کے سوادہ کسی کو اپنا معبود بھی نہ بنائے۔ اس کی اطاعت کے ذریعہ سے اپنی زندگی کو درست رکھے اور اس کی پر شش کے ذریعہ سے اپنے دل کو آباد کرے۔ سوسائٹی میں باہم سلام کو رواج دے۔ ہر شخص دوسرے کی بھلائی اور اس کی سلامتی اور عافیت کا خواہاں ہو۔ بھوکوں اور تباہ حال لوگوں کی پر یثانیوں کو دل سے محسوں کرے اور عملی طور سے ان تعلیفوں کو دور کرنے کے لیے کو شاں ہو۔ بھوکوں کو کھانا کھلا کے اور تکوں کے لیے کپڑ بے فراہم کرے۔ ان سے ہمدر دی سے پیش آئے۔ انھیں غیر ہر گز نہ سمجھے۔ انھیں اپنا بھائی سلام کی ہوتے ان کی مدد کو اپنا فرض قر اردے۔ کتنی سیدھی، تچی اور دلوں میں اتر جانے والی ہیں اسلام کی سے تعلیمات! کاش یہ تعلیمات عملاً عام ہو کیوں۔ اور انسان کو خود غرضی، تھی نظری اور بے دسی اور بے دردی کے امراض سے نجات دلائی جاسکے۔

(2) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ تَأْتَ اللَّهِ عَائِشَةٍ: أُعْبُدُوا رَبَّكُمُ وَأَكْرِمُوا رَجَاكُمُ.
 (اح.)

تر جمه: حفرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداعاً یہ نے ارشاد فرمایا:''اپنے رب کی عبادت کرواورا بنے بھائی کی (یعنی میری) تعظیم کرو۔''

تشریح: بیا یک طویل حدیث کا اہم حصہ ہے۔ بیحدیث ایخ مفہوم میں بالکل واضح ہے۔ بر حدیث بتاتی ہے کہ عبادت اور پرستش خدا کے سواکسی اور کی نہیں کی جاسکتی۔ بیخدا ہی کا حق ہے کہ بندہ اس کے آگے تجدہ ریز ہواور اپنے جذبہ عبودیت کو اس پر نثار کرنے میں در لیغ نہ کرے۔ ہمارے لیے ضروری ہے کہ نہ صرف بیر کہ اس کی اطاعت اور فرماں برداری سے ہم گریز نہ کریں بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ہم اس کے پرستار بھی ہوں۔ خدا کے بعد ہم پر اس کے رسول کا حق ہوت ہے۔لیکن اس کا بیچن نہیں ہوتا کہ ہم اس کے آگے تجدہ گزارنے لگ جائیں اور اس کی پستش کرنے لگیں۔ رسول کا حق بیہ ہوتا ہے کہ ہم اس کی عظمت اور بزرگی کو تسلیم کریں۔ اس کی تعظیم و تکریم ہم پر واجب کیوں نہ ہوگی۔ خدا کے رسول نے جواحسانات دنیا کے انسا نہ ہیں ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم ان کوفر اموش نہ کریں اور نہی عظیم و تکریم ہم

دعوت الى القرآن

(1) عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهُ قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَ المَالِي اللَّهِ عَلَى اللَّ اللَّهِ عَلَى م اللَّهِ عَلَى الْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَعْلَى الَعَلِي مِنَا عَلَى الللَّهِ عَلَى الَعَلَى الَّهُ عَلَى م

قرجمہ: حضرت جابر بن عبد اللہ ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے آپ کو موقف (عرفات) میں لوگوں کے سامنے پیش کررہے تھے۔ آپ فرماتے تھے کہ کیا کوئی څخص ہے جو مجھے لے چلے اپنی قوم کے پاس کیوں کہ قرایش نے مجھے میرے رب کے کلام کو (لوگوں تک) پہنچانے سے روک دیا ہے۔''

تشريح: بیر حدیث بتاتی ہے کہ دعوت اسلامی کا ایک عنوان دعوت الی القرآن بھی ہے۔ یعنی لوگوں کو کلام رب کی طرف بلانا۔ اہل قریش چوں کہ قرآن کی مخالفت کرر ہے تھے۔ طرح طرح کے شرک میں ملوث ہونے کی وجہ سے وہ قرآن کے پیغام کو سننے کو تیار نہ تھے۔ نبی علیق کو فکر ہوئی کہ اگر قریش خدا کے کلام نہیں سندنا چاہتے تو دوسرے قبائل کو خدا کی کتاب قرآن کی طرف دعوت دی جائے شاید کسی قبیلہ کو تو فیق حاصل ہوجائے اور وہ جن کو قبول کر لے اور وہ دین چن کی اشاعت

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی علیق کواپنے مشن سے کس قدر لگا وَتھا۔ ہر آن اور ہر موقع پر آپ کواس کی فکر رہتی تھی کہ کس طرح خدا کا پیغام زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پنچ سکے اورلوگوں کوراہ حق پر چلنے کا شرف حاصل ہو سکے۔

دعوت الى الخير

(1) عَنُ أَبِى مَسْعُود إِلَا نُصَارِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ مَ لَكُنْ عَلَى
 خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجُرٍ فَاعِلِهِ.
 (مسلم)

 **ترجمه**: حضرت ابومسعود انصاریؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عَلَيْ مَ حُن رَمَا دِنْ مَ حُوْض

كلامرنبوت جلد ينجىر

بھلائی کی راہ بتائے اسے اتناہی اجرونواب ملے گاجتنا اس بھلائی اور خیر کوعملاً اختیار کرنے والے کو ملے گا۔''

تشريح: بدائي طويل حديث كااہم حصہ ہے۔ اس سے خير اور بھلائى كى اہميت بدخو بى واضح ہوتى ہے۔ خيريا بھلائى كى طرف رہ نمائى كرنے والوں كوخۇش خبرى ديتے ہوئے كہا جارہا ہے كہ بھلائى كے راستے پر چلنے والے اور بھلائى كواختيار كرنے والے كوجواجر وثواب حاصل ہوگا وہ اجرو ثواب اس شخص كوبھى حاصل ہوگا جس نے اسے خيريا بھلائى كى طرف رہ نمائى كى ہوگى ۔ كيوں كہ اس كے بھلائى اختيار كرنے كا اصل سبب بھلائى كى طرف اس كى رہ نمائى كى ہوگى ۔ كيوں كہ کا كام بھى آپ انجام ديں گے اس سے حق كوطافت اور قوت ملے گى ۔ ٹھيل اى كام بھى كيے جائيں گے وہ اپنى فطرت كے لحاظ سے حق كى مخالفت كے سوا اور بھر ہيں ہو بيلائى قرآن ميں صاف ارشاد ہوا ہے: تعَاوَنُو اعلَى الْبِرِ وَ التَّقُوىٰ وَلَا تَعَاوَنُو اَ عَلَى الْاِ شُرِ وَ الْحُدُو اَن (المائدہ: ۲) '' نيكى اور تقو كى ميں تم ايك دوسرے كے ساتھ تعاون كرو، البتہ گناہ

(حق تلفی)اًورزیادتی کے کام میں ایک دوسرے سے تعاون نُہ کرنا۔''

## دعوت آلى النشاط

(1) عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَيْنِ اللَّهِ: لا يَجِدُ اَحَدٌ حَلاوَةَ الْإِيْمَانِ حَتَّى يُحِبُّ الْمَرُءَ لا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ وَ حَتَّى اَنُ يُقُدَفَ فِي النَّارِ اَحَبُّ إِلَيْهِ مِنُ اَنَ يَرُجِعَ إلَى الْكُفُرِ بَعُدَ إِذُ أَنْقَذَهُ اللَّهُ، وَ حَتَّى يَكُونَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ اَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا. (بارى) ترجعه: حضرت انس بن ما لك تروايت ب كه بن عَظَيَتَه ف فرمايا: (\* كونَ شخص ايمان كل لذت سربه مندن بين موسكنا جب تك كداس كى كَنْ خص سرميت الله بى كون الله و رَسُولُهُ اَحَبَّ المَان كل بر تك آگ ميں ذالا جانا اسے اس سے زيادہ پندنہ ہوكہ وہ كفركى طرف واپس ہوجب كما لائ ن اس سے اسے نجات دلائى جرائى جرائى جرائى اللہ اللہ اور اس كارسول اسے دوسرى تمام چيز وں ميں بڑھ كرمجوب نہ ہوں۔''

تشريح: اس حديث سے معلوم ہوا کہ اسلام جس چیز کی طرف لوگوں کو دعوت ، بتا ہے وہ کوئی خشک شے ہرگزنہیں ہے۔ حقیقت ہی ہے کہ دنیا کی لذیذ سے لذیذ اور شیریں سے شیریں تر شے بھی ایمان کی حلاوت کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔ ایمان کی سرشاری اور اس سے حاصل نشاط وسر ور کی کیفیت کو الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا۔ اس نشاط اور لذت بخش کیفیت کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ مومن آگ میں جلنا پیند کر سکتا ہے لیکن وہ اپنا ایمان سے دست بر دار نہیں ہو سکتا۔ خدا اور اس کے رسول پر اس کا ایمان محض اعتماد ولیقین کے معنی میں نہیں ہوتا بلکہ بیا یمان محب اور جس کی صورت اختیار کیے ہوئے ہوتا ہے۔ اور بیر محبت اس درجہ شدید اور گہری ہوتی ہے کہ جس کی مستحق دنیا کی کوئی چیز نہیں ہو سکتی۔

ترجمه: حفرت ابواً مامد ہے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ علیظت سے پوچھا کہ ایمان کیا ہے؟ آپ نے فرمایا:''جب نیکی کرکے تمصیں خوشی ہواور بدی کرکے تم برامحسوس کروتو تم مومن ہو۔' اس نے دریافت کیا کہ یا رسول اللہ، گناہ کیا ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا:''جب کوئی چیز تمصارے دل میں کھٹک اورتر ڈ دپیدا کرنے تو (سمجھلو کہ وہ گناہ ہے)اسے چھوڑ دو۔'

تشریح: یعنی نیکی کر کے شمصیں طمانینت اور مسرت حاصل ہو۔ شمصیں احساس و شعور کی اپنی دنیا فرحال و شادان نظر آئے۔اور اگر کوئی ایسافغل تم سے سرز د ہوجائے جو گناہ اور معصیت کا فعل ہوتو شمصیں ندامت ہواور اس فعل کی قباحت کوتم فوراً محسوس کرلوتو شبحھ لو کہ ایمان تمھارے دل میں موجود ہے۔حقیقت سے ہے کہ ایمان کی بہ دولت آ دمی نیکی اور بدی کے درمیان امتر باز کر سکتا ہے۔ خدا کا جوخوف ایک مومن کے دل میں ہوتا ہے وہ کسی غیر مومن کے دل میں ہو سکتا ہے

یچ مومن کی پا کیز ہ فطرت خودایک ایسے آئینہ کے مانند ہے جسے گنا ہ اور معصیت کا ہلکا سا دھبہ بھی گوارانہیں ہوسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ بہ تقاضائے بشریت مومن سے انگر کوئی گنا ہ سرز دہوجا تا ہے تو فوراً اس کے دل میں خلش پیدا ہوتی ہے اور وہ تر دّ د میں مبتلا ہوجا تا ہے۔

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ قَالَ: مَنُ دَعَا الَّى هُدَى كَانَ لَهُ مِنَ الْاَجْوِ مِثْلُ أُجُورٍ مِنُ أَجُورٍ مِنُ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنُ أُجُورٍ هِمُ شَيْئًا وَ مَنُ دَعَآ اللَى ضَلاَجُو مِثْلُ أُجُورٍ مِنْ أَجُورٍ مِنْ أَجُورٍ مِنْ أَجُورٍ مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَجُورٍ مَنْ تَعَايَمِ مَثْلًا وَ مَنْ دَعَآ اللَى ضَلاً لَمْ مَنْ أَجُورٍ مِنْ أَجُورٍ مَنْ أَجُورٍ مَنْ أَجُورٍ مَنُ تَعَمَّهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَجُورٍ مِنْ أَجُورُ مِنْ أَجُورٍ مَنْ أَعْمَ مَنْ أَعْمَ مَنْ أَجُورٍ مِنْ أَجُورٍ مَنْ أَعْزَمَ مَنْ أَعْمَ مَنْ أَعْذَا مِنْ مَعْتُ مَنْ أَعْذَا مَ مَنْ أَجُورٍ مِنْ أَعْذَا مَ مَنْ أَعْذَلِكَ مِنْ أَعْذَا مَ مَنْ مَا أَ

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیلیہؓ نے فرمایا : <sup>در جس</sup> شخص نے راہِ راست کی طرف دعوت دکی اسے ان سبھی لوگوں کے برابراجر ملے گا جنھوں نے اس کی دعوت پر راہِ راست اختیار کی ہوگی بغیر اس کے کہ ان کے اجروں میں کوئی کمی ہو۔اور جس شخص نے گم راہی کی طرف دعوت دکی اس پران سبھی لوگوں کے برابر گناہ ہوگا جنھوں نے اس کی پیروکی کی ہوگی بغیر اس کے کہ ان کے گنا ہوں میں کوئی کمی ہو۔'

تنشر یح: اسلام کی دعوت در حقیقت مدی یعنی را و راست کی طرف دعوت ہے۔ اس دعوت کی مخالف جو دعوت بھی ہوگی وہ لا زمآرا ہِ راست سے ہٹی ہوئی ہوگی ہوگی۔ جس کی پیروی کا انجا م بھی بہتر نہیں ہوسکتا۔ آ دمی یا تو ہدایت کی پیروی کرتا ہے یا پھر وہ ہوا و ہوں کا پیرو بن کر رہ جاتا ہے۔ ہدایت یا راہ راست وہی ہے جس کی طرف نبی عقیقہ نے خدا کے تکم سے رہ نمائی فرمائی ہے۔

اس حدیث میں داعیان حق کے لیے اس بات کی خوش خبری دی جارہی ہے کہ ان کی دعوت پر جینے لوگ بھی راہ راست اختیار کریں گے ان سب کے اجر کے برابر خدا انھیں اجر عطا فرمائے گا۔اوراس کی دجہ سے ان کی دعوت پر لبیک کہنے والوں کے اجر و تو اب میں کسی قسم کی کی بھی نہیں کی جائے گی۔اس کے برخلاف ضلالت اور گم راہی کی طرف بلانے والوں کا انجام یہ ہوگا کہ ان سب کے گنا ہوں نے برابر گناہ ان کے حصے میں آئے گا جنھوں نے ان کی دعوت پر گم راہی اختیار کی ہوگی اس لیے کہ ان کے گم راہی میں پڑنے کا اصل سبب وہ جن گم راہی کی طرف دعوت دینے والے ہی رہے ہیں۔ گم راہی اختیار کرنے والوں کے گنا ہوں میں کسی قسم کی کی

نہیں کی جائے گی کیوں کہانھوں نے خدا کی دی ہوئی عقل اور سمجھ سے کا منہیں لیا۔اور مدایت کے مقابلہ میں اپنے لیےصلالت اور گم راہی کو پسند کیا۔

دعوة الى الحليوة

(1) عَنُ أَبِى مُوسَى قَالَ النَّبِي عَلَيْكَ اللَّذِي يَذُكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لاَ يَذُكُرُ مَثَلُ الْحَي وَالْمَيّتِ.

**ترجمہ:** حُضرت اَبومویؓ سےروایت ہے کہ نبی ﷺ نے ارشاد فر مایا:'' جوڅخص اپنے رب کویا د کرتا ہےاور جویا ذہیں کرتاان کی مثال زندہ اور مردہ کی سی ہے۔'

تشریح: لیعنی خدا کو یاد کرنے والا زندہ ہے اور جو مخص خدا کی یاد کی طرف سے غافل ہے وہ شل مردہ کے ہے۔ خدا کی یاد ہی اصل زندگی ہے جس کی طرف اسلام نے لوگوں کو دعوت دی ہے۔ جو شخص صحیح طور پرخدا کو جانتا اور اس سے آگاہ ہے خدا اس کی زندگی کا شعور بن جاتا ہے۔ اور خدا کی یاد اس کی زندگی کا اصل سر مایہ قرار پاتا ہے۔ وہ اپنے رب کو بھی تسبیح وتح مید اور تبلیل کی شکل میں یاد کرتا ہے اور کبھی وہ خدا کی بے پایاں رحمتوں اور نواز شوں کو دکھی کر خدا کا شکر گزار ہوتا اور اس کی یا د

اسلام کے سارے ہی احکام کی روح اوران کا منشا خدا کا ذکر اوراس کی یاد کے سوااور کچھ بین ہے۔ جس عمل کا محرک اپنے رب کا خیال اوراس کی رضاطلی نہ ہو حقیقت کی نگاہ میں اس عمل کی کوئی قدر و قیمت نہیں ہو سکتی۔ ہر معاملہ میں منشائے رب کا پاس ولحاظ رکھنا حقیقی ذکر ہے۔ خدا کی صفات اوراس کے کمالات خودا یسے ہیں جو اس کا تقاضا کرتے ہیں کہ آ دمی خدا کوا پنی توجہ کا مرکز قرار دے لے۔خدا کو یا دکرنے کے جو اسالیب ہیں انھیں سے اسلامی زندگی تشکیل پاتی ہے۔ چناں چہ قرآن، میں ہے: اقیم الصَّلوةَ لِذِکْرِیُ۔ (میری یا دے لیے نماز تا کی کہ کا یا تو ای کی کہ کہ کہ مرکز قرار دے لے۔خدا کو یا دکرنے کے جو اسالیب ہیں انھیں سے اسلامی زندگی تشکیل پاتی ہو۔ چناں چہ قرآن، میں ہے: اقیم الصَّلوةَ لِذِکْرِیُ۔ (میری یا دے لیے نماز قائم کرو) ایک ہو کہ نہ کہ زی اسم دیتر کہ فَصَلَی (اور اس نے اپنے رب کا نام یا دکیا پس نماز پڑھی)۔ معلوم ہوا کہ نماز اصل میں تقاضائے ذکر اسم رب ہے۔ روزے کے سلسلہ میں ارشاد ہوا ہے۔ وَلِتُکَبِّرُوُا عَلَى مَا هَد حُمُ (اور جو ہدایت سے میں دی ہے اس کے مطابق اللہ کی بڑائی کا اعتر اف واظہ ارکرو)۔ ج کے متعلق فر مایا گیا ہے:

سمند ملحت يمن مملح كرام الم كم تا (ملت ت ف محسب ) " وارتحماً اليقشماً المنابع مثلًا الم محفى لا "- مارك ما يعد ت ف محسب ) " وارتحماً ليقشماً المنابع مثلًا الم محفى لا "- مارك ما يعد ف لي من المرابع المال المال " تعالى من المالية مثلًا الم محفى لا المال من الحرف المعن الحراف المرابع المي " تعالى من المعلمة ولا الم محفى المعلمة مثلًا الم محفى المع المسلم من المحرف المعن الحراف المحمة المعالية من المالية من المالية من المالية من المالية من المحرفة المحرفة م

-يى بىزىنىنىچەكەر بىرىكە، يۇلىغانىنا سىچان مىلىعە بۇليا رىچۇ مللال بى جىلىغ ىلىلەر ساك بى كالى تىنىڭ ئەنىڭ ئۇل ئىڭ ئايىت لۇلىڭ مىللا كېشىلەل ئەنچىڭ)- يالەللا ( بى كىخ نىڭ )- يالەللا

،،ا-ج-، الألاان، الأدلاندى، كالألولاي المالك من المالك من المالي المولية. -جـت، المولان، الأنفالي الغالية المالك المولية المالك المولية المالية المولية المولية المولية المولية المولية ا

## مللا استعلو الدال الت مع

له دبلُنا رَعِمْنَ لا رَافَة شَنْنَة بَنْ اللَّهُ تَحِبَّا رِأَ رَاجِ رَفَ فَلَخ وَلَج : رَاقَ رُحُسْهُمْ رُبَا زَخَ رَاحُ (1) مُسَارَ بِيلَا فَوَنَ قَمْتَمِح رُاتِقَة ثَ بَشَعَة رَاتِقَا لَنَدَمَ أَنَهُ مَلْلا إِينِسَ رَحُ بِاقَة الْمَقْ بَلْنَا عُمَاحَ نَ بُحُتَا رَآتَة نَنْ : رَافَة لَمْ أَقَ نَعْ أَنَ مَنَا مَ اللَّهُ مَنْأَ بِيلاً أَنَ مَنَا رَ (3.3)

توجعہ: حضرت ابومویؓ سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی عظیق کے پاس آیا اور اس نے کہا کہ یا رسول اللہ، اللہ کی راہ میں لڑنے کی کیا صورت ہے، اس لیے کہ ہم میں سے کوئی غضب اور غصہ کے سبب سے لڑتا ہے اور کوئی حمیت کی وجہ سے لڑتا ہے؟ آپ نے اپنا سر اس کی طرف اُٹھایا اور آپ نے سرمض اس وجہ سے اُٹھایا کہ دہ شخص کھڑا ہوا تھا۔ پھر آپ نے ارشاد فر مایا: '' جو شخص اس لیے لڑے کہ اللہ کا کلمہ بلند ہوتو دہ اللہ کی راہ میں لڑتا ہے۔'' تشریح: کسی کی لڑائی اور جنگ کے پیچ پی مخص خصب دائتگ اریا اپنی قوم و ملک کی بے جا جہ اسلام کی ساری سعی وجہد کا خواہ دہ جس صورت میں ہو یہاں تک کہ اگر چنگ بھی کی جارہ ی ہوتو اس کا مقصد بھی صرف سے ہو کہ اللہ کا کلمہ بلند ہو۔ خدا کا بول بالا ہو۔ اس کی عظمت قائم ہوا ور

زندگی کے ہر شعبے میں اسی کے فرمان اور اسی کی ہدایات کی تعمیل ہو۔ زمین پر اسی کی سطوت قائم ہو اور دلوں میں اسی کی عظمت ومحبت جا گزیں ہو۔انسانی زندگی کے لیے اس سے بلند نصب لعین کا ہم تصور بھی نہیں کر سکتے ۔

دعوت الى النجلوة

(1) عَنُ عُبَادَةَ بُنِ الصَّامِتِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ مَ عَلَيْهِ الْقَارَ . اَنُ لَآ اللَّهُ وَ اَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُوُلُ اللَّهِ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ النَّارَ. ترجعه: حضرت عباده بن صامت مجت بي كه يس في رسول الله عَلَيْهِ النَّارَ. "ترجعه خض في شهادت دى كه الله كسواكوتى معبود نهيں اور يه كه مرالله كرسول بيں، الله في اس پردوز خ كى آ گ كورام كرديا ہے ...

تشريح: آدمی خدا کے غضب اور دوزخ کی آگ سے نجات پالے، زندگی کی سب سے بڑی کام یابی یہی ہے۔انسان کی اصل نجات یہی ہے۔ یوں تو دنیا میں نجات (Salvation) کے طرح طرح کے تصورات پائے جاتے ہیں لیکن صاف اور واضح تصور نجات کا یہی ہے کہ آ دمی خدا کی گرفت سے زنچ جائے اور خدا اسے جہنم کے عذاب سے بچالے۔اوراسے اپنی جنت میں داخل فرماد ہے جہاں کی نعمت ہائے فراواں کا آج ہم تصور بھی نہیں کر سکتے۔

قرآن نے ایک مردمومن کا قول نقل کیا ہے جونہایت موثر اور سبق آموز ہے۔ مرد مومن نے اپنی قوم سے کہاتھا: وَیٰقَوْمِ مَالِی ٓ اَدْعُوُ کُمُ اِلَی النَّحَاةِ وَ تَدْعُونَنِی ٓ اِلَی النَّادِ۔ تَدْعُونَنِی لَا کُفُر بِاللَّهِ وَ اُشُرِكَ بِهِ مَا لَیْسَ لِی بِهِ عِلْمٌ وَ آنَا اَدْعُو کُمُ اِلَی الْعَزِيْزِ الْعَفَّارِ (المومن: ٣٣)''اے میری قوم کے لوگو، بیمیرے ساتھ کیا معاملہ ہے کہ میں تو سمیں نجات کی طرف بلاتا ہوں اور تم مجھ آگ کی طرف بلاتے ہو، تم مجھے بلاتے ہو کہ میں اللّہ کے ساتھ کفر کروں اور اس کے ساتھ اسے شریک کروں جس کا مجھے کوئی علم نہیں جب کہ میں شمیں اس کی طرف دیوت دیتا ہوں جوز بردست بخشے والا ہے۔''

معلوم ہوا کہ نجات کا ذریعہ بس یہی ہے کہ آدمی خدائے واحد پر ایمان لائے جو زبردست، غالب اور خطاؤں کو معاف کرنے والا اور اپنے دامن رحمت سے ڈھک لینے والا ہے۔اس کے مقابلے میں خدا کے ساتھ کفر کا رویہ اختیار کرنا اور اس کے ساتھ جہالت کی بنا پر دوسروں کو اس کے حقوق واختیارات میں شریک تھ ہرانا سرا سرطلم اور سرکشی ہے۔ جس کا انجام نارجہنم کے سوااور کیا ہو سکتا ہے۔

## دعوت الى الرحمة

ترجمہ: حضرت ابن عباس روایت کرتے ہیں کہ مشرکین میں پچھلوگوں نے کثرت سے قُل کیا تھااور بہ کثرت زنا کے مرتکب ہوئے تھے۔ وہ لوگ حضرت محمد علیقی کے پاس حاضر ہوئے اور کہا کہ آپ جو پچھ فرماتے ہیں اور جس کی طرف دعوت دیتے ہیں بہت ہی اچھا ہے۔ اگر آپ بتا سکیں

جو پچھ ہم نے کیا ہے وہ معاف ہوجائے گا (اگر ہم آپ کی دعوت کو قبول کریں) تو اس پر میآیت اتری''اور جولوگ اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کونہیں پکارتے اور نہ کسی جان کو جسے اللہ نے حرام کیا ہے ناحق قتل کرتے ہیں اور نہ زنا کرتے ہیں۔''اور میآیت اتری'' کہہ دو کہا ہے میرے ہندو جنھوں نے اپنے آپ پرزیا دتی کی ہے اللہ کی رحمت سے مایوں نہ ہوں۔'' ''اور انھوں نے اللہ کی قد رنہیں پہچانی جیسی کہ اس کی قدر پہچانی چا ہے تھی۔''

تشريح: بیر حدیث بتاتی ہے کہ خدا کی رحمت بے پایاں ہے۔ اس کی رحمتوں سے سی حالت میں بھی مایوں نہیں ہونا چا ہے۔ اس حدیث میں قرآن کی جوآیتیں نقل ہوئی ہیں وہ اس بات کا بین ثبوت ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں مشرک کی بخش نہیں ہے۔ دوسر ے گنا ہوں کو اللہ معاف کرسکتا ہے۔ یوں اگر کوئی شخص شرک سے تائب ہو کر تو حید کے دامن میں پناہ لے لیو خدا اس کے شرک کو بھی معاف کر سکتا ہے لیکن اگر اس کی موت شرک پر ہوتی ہے تو پھر خدا کے یہاں اس کی بخش ممکن نہیں۔

میر حدیث بتاتی ہے کہ اسلام کی دعوت در حقیقت دعوت الی الرحمۃ ہے۔خدا کی رحمتوں کے ستحق وہی لوگ ہوں گے جو اس کی دعوت پر لبیک کہیں گے اور اپنے دامن کو شرک کی ہر قسم کی آلود گیوں سے پاک رکھیں گے فطلم اور زیادتی کی روش سے دور رہ کر زندگی بسر کریں گے۔اور اپنے پچچلے گنا ہوں کے لیے خدا کی جناب میں استغفار کرتے رہیں گے۔

وعوت الى الرشر (1) عَنُ مُعَاوِيَةٌ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَ ترجمه: حضرت معاوير محملات محاوير عداء اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ بَعْلالَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَعْمَالِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ والا اللَّهُ جَهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَامَة مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

تشلیم کرلے۔اوہام پرستی اوراندھی تقلید کواسلام نے اپنے یہاں کوئی جگہ ہیں دی ہے۔ بیرحدیث

كلامرنبوت جلدينجىر

بتاتی ہے کہ دین کے فہم سے خیر کے دروازے کھلتے ہیں۔ دین خود سرایا خیر ہے۔لیکن اس خیر سے استفادہ کے لیے فہم اور سمجھ کی ضرورت ہوتی ہے۔ سمجھ سے کا م نہ لینے کی وجہ سے ہم کنٹی ہی بھلا ئیوں سے محروم رہ جاتے ہیں فہم کے بغیر راہ راست کو پانا اور اس پر چلناممکن نہیں ہوتا۔ ہدایت یاب ہونے کے لیے عقل وفہم اورفکر کی گہرائی نا گزیر ہے۔رشد کہتے ہی ہیں اس راست روک کو جوفکر صحیح اور عقل سلیم کے استعال کے نتیجہ میں آدمی کے حصے میں آتی ہے۔

نبی حقیق فرماتے ہیں کہ اصل عطا کرنے والا فیاض تو خدا کی ذات ہے، میں تو اس کا م پر مامور ہوں کہ اس کی طرف سے جو بھلا ئیاں پینچیں ان کولوگوں کے درمیان تقسیم کر دوں۔

دعوت الى دارالسلام

(1) عَنُ عَائِشَةٌ عَنُ رَّسُولِ اللَّهِ عَلَيْنَا قَالَ اللَّذُنْيَا دَارُ مَنُ لَا دَارَ لَهُ وَ مَالُ مَنُ لَا مَالَ لَهُ وَلَهَا يَجْمَعُ مَنُ لَا عَقُلَ لَهُ. ترجمه: حضرت عائش سردوایت ہے کہ رسول اللہ عید نے فرمایا:''دنیا اس کا گھرہے جس کا (آخرت میں) کوئی گھر نہیں اور اس کا مال ہے جس کے لیے (آخرت میں) کوئی مال نہیں اور اسے جمع کرنے میں دہی لگار ہتا ہے جو عقل سے عاری ہے۔''

تتشویح: بیحدیث دنیا کی بے وقعتی کی خبر دیتی ہے۔ اور بتاتی ہے کہ آدمی کو دنیا میں فکر آخرت کی طرف سے تبھی بھی عافل نہیں رہنا چاہیے۔ دنیا اور دنیا کا سرما بیا پنے آپ میں ہر گز مقصود نہیں ہے۔ البتة ان کے ذریعہ سے آدمی اپنی آخرت کی تعمیر کر سکتا ہے۔ دنیا ہی کو اصل مقصود قرار دینا اور اس پر راضی ہوجانا سب سے بڑی گم را ہی ہے۔ قر آن میں ہے: تُرِيُدُوُ نَ عَرَضَ الدُّنُيا وَ اللَّهُ يُرِيُدُ اللَّخر وَ (انفال: 22)''تم لوگ تو دنیا کا سروسامان چاہتے ہو جب کہ اللہ آخرت چاہتا ہے۔'' یو یُدُ اللَّخر وَ (انفال: 24)''تم لوگ تو دنیا کا سروسامان چاہتے ہو جب کہ اللہ آخرت چاہتا ہے۔'' یعنی خدا کے میش نظر تو اصلاً آخرت ہو اور اہل دنیا دنیا کے سروسامان ہی کو اصل متاع تصور کرتے ہیں ۔ عقبل مند و ہی ہے جو ہمیشہ آخرت کو نظہ میں رکھتے ہوئے اپنی جدو جہد جاری رکھتا ہے۔ اگر توق تلف کر سکتا ہے اور نہ خدا کے حقوق کے ادا کرنے میں کبھی غفلت سے کام کے سکتا ہے۔

اصلی گھر اور دارالقر ارتو آخرت ہی کا گھر ہے۔ جسے بھی فراموش نہیں کرنا جا ہے۔ اسی لیے قرآن میں فرمایا گیا ہے فو اللّٰهُ يَدْعُوْ آ اِلٰی دَارِ السَّلْمِ وَ يَهُدِ یُ مَنُ يَّشَآءُ اِلٰی صِرَاطٍ مُسْتَقِيم (یونس: ۲۵)''اور اللّٰہ بلاتا ہے دار السلام (سلامتی کے گھر) کی طرف اور جس کو جا ہتا ہے سید ھے رات پر چلاتا ہے۔' صراط منتقیم پر چلنے کے بعد ہی آ دمی اس کامستحق ہوتا ہے کہ دار السلام اس کے حصے میں آئے جس میں نہ کوئی غم ہوگا اور نہ کی قسم کا کسی کو خوف لاحق ہوگا۔

دعوت بشكل تبشير

(1) عَنُ أَبِى مُوسَى قَالَ: بَعَثَنِى رَسُولُ اللهِ عَلَيْنَ وَ مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنِ فَقَالَ: ادْعُوَا النَّاسَ وَ بَشِّرَا وَلاَ تُنَفِّرَا وَ يَسِّرَا وَلاَ تُعَسِّرَا. (ملم) ترجمه: حضرت ابوموی بیان کرتے ہیں کہ بچھاور معاذ کور سول اللہ عَلَيْنَ نے یمن کی طرف بھیجااور فرمایا:''لوگوں کو (اسلام کی) دعوت دواور انھیں خوش خبری دو، اور نفرت نہ دلا وَ۔ آسانی پیدا کرو، دشواری پیدا نہ کرو۔''

تشریح: بخاری کی روایت میں تَطَاوَ عَا (رغبت دلا وَ) کالفظ بھی آیا ہے۔ می حدیث اس بات کی روشن دلیل ہے کہ لوگوں کے لیے اسلامی دعوت کی حیثیت ایک بشارت اور خوش خبری کی ہے۔ یعنی لوگوں کو اس سے باخبر کرنا کہ خدا کی کیا کیا مہر بانیاں اور عنایات ہیں جوان کے حصے میں آسکتی ہیں لیکن اس کے لیے اولین شرط ہی ہے کہ وہ دنیا میں خدا کے فرماں بر دار اور مطیع بندے بن کر زندگی گز اریں۔ اسلام اصلاً لوگوں کو مشکلات سے نکا لنے اور ان کی زندگی اور ان کے متعقبل کو پر مسرت بنانے کے لیے آیا ہے۔ اسلام کی تعلیم بغض وعنا دکی نہیں وہ لوگوں کو اس چیز کی دعوت دیتا ہے جس کی رغبت اور آرز وان کی عین فطرت اور جس کے لیے ان کی روح نشند لب ہے۔

دعوت بشكل انذار

(1) عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ قَالَ: صَعِدَ النَّبِيُ عَلَيْ الصَّفَا ذَاتَ يَوُم فَقَالَ: يَا صَبَاحَاهُ،فَاجُتَمَعَتُ إِلَيْهِ قُرَيْشٌ قَالُوا مَالَكَ؟ قَالَ: أَرَأَيْتُمُ لَوُ أَخْبَرُتُكُمُ أَنَّ الْعَدُوَّ

كلامرنبوت حلدينجمر

يُصَبّحُكُمُ أَوْ يُمَسِّيُكُمُ آمَا كُنْتُمُ تُصَدِّقُونِيُ؟ قَالُوا بَلَى. قَالَ: فَإِنّي نَذِيُرٌ لَّكُمُ بَيْنَ يَدَىُ عَذَاب شَدِيُدٍ. (بخاری) ترجمه: حضرت ابن عباس مروايت ب كماك روز بي عليه كوه صفاير چر مصاور آوازدى 'یاصباحاہ -اہل قریش جمع ہو گئے -اور آئے سے یو چھا کہ کیابات ہے؟ آئے نے فرمایا '' اگر میں شتهمیں پی نبر دوں کہ دشمن تم برضح یا شام کو حملہ کرنے والا ہے تو کیا تم مجھے سچا شمجھو گے؟ لوگوں نے کہا کہ کیوں نہیں بے شک ( ہم آپ کوسچا سمجھیں گے )۔ آپ نے فرمایا:''میں اُس عذاب کے آنے ے پہلے معیں اس ہے ڈرا تا ہوں جونہایت شدید ہوگا۔'' تشريح: عربوں میں بیطریقہ رائج رہا ہے کہ کسی خطرے سے لوگوں کو آگاہ کرنے کے لیے یا صباحاہ کہہ کر پکارا کرتے تھے۔ بلکہ خطرے کی سنگینی کے اظہار کے لیے برہند بھی ہوجاتے تھے۔ نبی عایشہ نے لوگوں کوا یک عظیم خطرے سے جس سے بڑھ کر کسی خطرے کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا لیتی جہنم کے عذاب سے خبر دار کرنے کے لیے بیطریقہ اختیار فرمایا کہ کوہ صفا پر چڑ ھے کرلوگوں کو آواز دی۔اس طریقہ میں جوخرابی تھی یعنی برہنہ ہونا اسے آپؓ نے اختیار نہیں کیا۔لوگ جب جمع ہو گئے اور آپ سے دریافت کیا کہ آپ نے انھیں کس بڑے خطرے سے آگاہ کرنے کی غرض سے آواز دی ہے تو آپؓ نے پہلے اپنے صادق اور سچے ہونے کی تصدیق جا بی۔ جب لوگوں نے اس کا قرار کیا کہ وہ آپ کو سچا اور صادق شجھتے ہیں ۔ آپ جو بھی خبر دیں گے وہ اس کی تکذیب نہیں كرسكتى - تب آت في العيس بتايا كه آب العيس جس خطر اورانديش س آگاه كرنا جائبة بي وہ خدا کا عذاب ہے۔اور آپ اس عذاب کے آنے سے پہلے اُس سے انھیں باخبر کر نا جاتے ہیں تا کہ وہ اس عذاب سے بیچنے کی تدبیر کرسکیں۔اوراس عذاب سے بیچنے کی تدبیراس کے سوااور پچھ نہیں کہ وہ آپ کی رسالت پر بیچے دل سے ایمان لائیں، شرک اور بت پر تی اور جاہلیت کے تمام مشرکا نہ رسوم کوترک کر کےخدا کر پاخالص بندگی اوراس کی اطاعت اختیا رکریں۔

داعی کی دعا

(١) عَنُ آبِي هُوَيُوَةٌ قَدِمَ الطُّفَيُلُ بُنُ عَمُرٍ وُّ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ فَقَالَ: يَا

رَسُوُلَ اللَّهِ إِنَّ دَوُسًا قَدُ عَصَتُ وَ اَبَتُ فَادُ عُ اللَّهَ عَلَيْهَا فَظَنَّ النَّاسُ اَنَّهُ يَدُعُو عَلَيْهِمُ فَقَالَ: اللَّهُمَّ الْهُدِ دَوُسًا وَأُتِ بِهِمُ. ترجمه: حضرت ابو ہریزہؓ سے روایت ہے کہ حضرت طفیل بن عمر وَّرسول اللَّه عَلَيْتُهُ کی خدمت میں آئے اور عرض کیا کہ اے اللّہ کے رسول، (قبیلہُ) دوس نے نافر مانی کی ہے اور (حق کوقبول کرنے سے) انکار کیا۔ آپان لوگوں کے حق میں بددعا کریں۔ لوگوں نے خیال کیا کہ آپان کے حق میں بددعا کریں گے۔لیکن آپ نے فرمایا: 'اے اللہ، دَوس کو ہدایت عطا کر اور اَحس میرے پاس لادے۔'

تنشویی : اس حدیث سے بدخو بی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ داعی حق کے جذبات کیا ہوتے ہیں۔ وہ س درجہ تحمل مزاج ہوتا ہے۔ وہ قوم کی ہدایت کا آرز و مند ہوتا ہے۔ قوم کی ہدایت کی طرف سے جلد مایوں نہیں ہوتا۔ نبی علیق سے طفیل بن عمر و دوئ اوران کے ساتھیوں نے درخواست کی تھی کہ قبیلہ کہ دوس کے لوگوں نے نافر مانی کی روش اختیار کر لی اور آپ کی پیرو کی سے وہ انکار کر رہے ہیں۔ آپ ان کے لیے بددعا کریں۔ اس کے جواب میں بددعا کے بہ جائے آپ نے اللہ سے قبیلہ کہ دوس کی ہدایت کے لیے دعا فر مائی۔ اور بیخواہش ظاہر فر مائی کہ وہ آکر ملیں اور حق کی اشاعت کی سرگر میوں میں خا اے رسول کا ساتھ دیں۔

بخاری وسلم کی روایت ہے کہ اہل ِطا نُف کی اذیت رسانی کے باوجود آپؓ نے یہی دعا فرمائی: اَللَّهُمَّ اعْفِرُ لِقَوْمِیُ فَاِنَّهُمُ لَا يَعُلَمُوُ نَ۔''اے اللہ، میری قوم کے لوگوں کو معاف کردے کیوں کہ وہ جانتے نہیں۔'

**ترجمہ**: حضرت عبداللّٰہ بن عمرٌ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللّٰہ ﷺ جب غزوہ (جہاد )یا جج یا

عمرہ سے واپس ہوتے تو ہر بلندز مین پرتین بارتکبیر کہتے پھر فرماتے: ''اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔ اس کا ملک ہے اور اس کے لیے ساری تعریفیں ہیں۔ اور اسے ہر چیز پر پوری قدرت حاصل ہے۔ ہم لوٹنے والے، تو بہ کرنے والے، عبادت کرنے والے، اپنے رب کی حمد کرنے والے ہیں۔ اللہ نے اپنا وعدہ پیچ کر دکھایا۔ اس نے اپنے بندے کی مدد فرمائی اور فوجوں کو تنہا شکست دی۔''

تشريح: ال سلسله مين قرآن كى بيدعا بھى پيش نظرر بے: قُلِ اللَّهُمَّ ملِكَ الْمُلَكِ تُوَّتِى الْمُلُكَ مَنُ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلُكَ مِمَّنُ تَشَاءُ وَ تُعِزُّ مَنُ تَشَاءُ وَ تُذِلُّ مَنُ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْحَيُرُ إِنَّكَ عَلى كُلِّ شَدًىءٍ قَدِيرٌ (العران:٢٦) ( كهو، اے اللّه بادشا بى كما لك، تو جے چاہے بادشا بى د ے اور جس سے چاہے بادشا بى چھين لے، اور جے چاہے عزت د ے اور جس كوچاہے ذليل كردے، تيرے ہى ہاتھ ميں بھلائى ہے۔ بِشك تَجْھے ہر چيز پر قدرت حاصل ہے۔

دعوت کے آداب

ترجمہ: حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداء ﷺ نے فرمایا:'' آسانی پیدا کرو، دشواری میں نہ ڈالو،اور سکین دو،نفرت نہ دلا ؤ۔'

تشریح: اس حدیث میں بتایا گیا ہے کہ ذمہ داروں کے لیے اُن امور میں کن باتوں کا لحاظ رکھنا ضروری ہے جوان کے سپر دہوں ۔ خواہ ان امور کا تعلق رعایا کے حقوق سے ہویا ان کا تعلق کسی بھی دینی کام سے ہو۔ دعوت و تبلیغ کی سرگر میوں میں کن باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے اس سلسلے میں بی حدیث خاص طور سے ہماری رہ نمائی کرتی ہے۔ دین تو آسانی پیدا کرنے کے لیے اُتر اہے دین کو مشکل بنا کر پیش کرنا در حقیقت دین سے لوگوں کو بے زار کرنے کے متر ادف ہے۔ دعوت کو چوچیز پُر کشش بناتی ہے وہ اس کی فطری پا کیزگی ہے۔ دین کی دعوت دینی ہے تو اسان، فطری، خوشی اور مسر ت بنا کر پیش کرنا چاہیے جیسا کہ وہ فی الواقع ہے بھی ۔ جولوگ دین کو مشکل بنا

کر پیش کرتے ہیں وہ حقیقت میں دین کی راہ میں رکاوٹیں کھڑی کرتے ہیں اور اِس کا انھیں احساس تکنہیں ہوتا۔

(۲) وَ عَنِ ابْنِ اَبِى بُوُدَةَ قَالَ: بَعَتَ النَّبِيُّ جَدَّهُ اَبَا مُوسى وَ مُعَاذًا إلَى الْيَمَنِ. فَقَالَ: "يَسِّرا وَلا تُعَسِّرا، وَ بَشِّرا وَلا تُنَفِّرا وَ تَطَاوَعَا وَلا تَخْتَلِفًا. (بنارى، سلم) ترجمه: حضرت ابن الى بردة كت مي كه بى عَقِيلَة ن ان ك داداا بوموت اور معاد كوين بحيجا اور فرمايا: "آسانى پيداكرنا، دشوارى مي نه د النا، خوش خبرى دينا، نفرت نه دلانا اور دونو ل متحد ومتفق ر بنا، اختلاف نه كرنا-"

تنشر يح: ذمه دارخواہ ان كالعلق امور مملكت ہے ہويا كسى بھى دينى كام پردہ مامور ہوں۔ ان ميں اتفاق داتحاد ضرورى ہے۔ دعوت دين كے سلسله ميں بھى ضرورى ہے كه دعوت ، مقصر دعوت ادر دعوت كے اصول وآ داب كے سلسله ميں داعيان حق كے درميان اتفاق داتحاد پايا جاتا ہو۔ جو چيزيں ان كوبا ہم جوڑ علق ہيں ان كونظر انداز كرنا ادر معمولى سے كسى اختلاف كوہ نرمندى سے پہاڑ بنا كر كھڑ اكرنا دين كى دعوت كونقصان پہنچانے كے سوا اور پر خينيں ہے۔ جولوگ محبت كے بہ جائے نفرت ادر يكانكت اور اتحاد كے بہ جائے اختلاف اور تفرق سے دل چسپى ركھتے ہيں وہ حقيقت ميں دين كى كوئى حقيق خدمت انجام نہيں دے سكتے۔

(٣) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَنَى مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنِ فَقَالَ: إِنَّكَ تَاتِى قَوُمًا آهُلَ الْكُو آنَ يَعَادُ أَنَ لَا إِلَى اللَّهُ وَ آنّى رَسُولُ لَا اللَّهُ فَإِنْ أَطَاعُو كَ لِذَالِكَ فَاعْلَمُهُمُ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِم حَمْسَ صَلَوَاتٍ اللَّهِ فَإِن أَطَاعُو كَ لِذَالِكَ فَاعْلَمُهُمُ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِم حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِى كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيُلَةٍ فَإِنْ أَطَاعُو كَ لِذَالِكَ فَاعْلَمُهُمُ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِم حَمْسَ صَلَوَاتٍ فَى كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيُلَةٍ فَإِن أَطَاعُو كَ لِذَالِكَ فَاعْلَمُهُمُ أَنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ آنَى لَا لَهُ اللَّهُ فَقَرَاتِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيُلَةٍ فَإِن هُمُ أَطَاعُو كَ لِذَالِكَ فَاعْلَمُهُمُ أَنَّ اللَّهُ افْتَرَضَ عَلَيْهِمُ صَلَوَاتٍ فَى كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيُلَةٍ فَإِن هُمُ أَطَاعُو كَ لِذَالِكَ فَاعْلَمُهُمُ أَنَّ اللَّهُ افْتَرَضَ عَلَيْهِم مَ مَعَانَ وَ عَلَيْهِمُ صَلَوًا مَ مَدَقَقَةً فِى أَمُوالِهِمُ تُوْخَذُ مِنُ أَعْنَ عُونَ أَوْ اللَّهُ أُنَّ اللَّهُ الْعَرَضَ عَلَيْهِمُ مَا أَنَّ اللَّهُ الْعَرَضَ عَلَيْهِمُ مَا أَنَّ اللَّهُ الْعَرَضَ عَلَيْهِمُ مَا أَنَّ اللَهُ الْعَرَضَ عَلَيْهِمُ مَا أَنَّ اللَّهُ الْعَرَضَ عَلَيْهِمُ مَا أَنَ اللَّهُ الْعَرَضَ عَلَيْهِمُ مَ عَمَى مَعَالَةًا فَي مَعَائِهُ مَا عَوْكَ مَعَائِي مَا عُلَمُ مُوالِي مُ عَلَيْ اللَّهُ مَعْرَاحِ مَا عَلَيْ مَ مَا أَنْ اللَّهُ مَوْ أَنَ اللَهُ فَقَرَاء مَا عَنْ أَعْذَا إِنَ عَلَيْ مَا عُنُ أَعْذَا إِنَ اللَّهُ مَعَالَة مَعْرَا مَا عَائَ إِن أَعْرَا أَعْ أَنْ اللَهُ مَعْذَا مَا عُنُ عَذَا إِنَ عَائَتُ مَا مَا عُونَ اللَّهُ مَا مَا عُنُوا مَا أَنْ أَنَا إِنَا مَالَا مَا عَالَهُ إِنَّ عَائَا مَا إِنَا اللَّهُ مَعْرَا مَا أَنْ أَنَا لَا عَائَ مَا عَالَا أَنْ أَعْنُ أَعْذَا اللَّهُ مَا عَلَمُ مَا إِنَا إِنَا عَائَ مَا مَا أَنْ اللَ مَعْنَ مَنْ عَلَيْ مَا مَا مَا مَا عَائِنَ مَا مَا عَامُ مَا مَا مَا مَا مَا عُنْ مَا مَا أَنْ اللَّهُ مَا مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مُنَ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَاعُ مَا مَا مَا مَعْذَا مَ مَا مَا مُوا مَا مَا مَا مَا مَا مَا م

ترجمه: حضرت ابن عبال سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی اللہ عن حضرت معاد کو یمن کی طرف بھیجا تو فرمایا: '' تم ایک اہل کتاب قوم کی طرف جار ہے ہو۔تم اُنھیں اس بات کی شہادت

کی دعوت دینا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور بیر کہ میں اللہ کارسول ہوں۔ اگر وہ تمھاری بیربات مان لیں تو پھران کو بتا تا کہ ہر دن رات میں اللہ نے ان پر پاپنچ نمازیں فرض کی ہیں۔ اگر وہ تمھاری بیربات مان لیں۔ پھران کو بتا تا کہ اللہ نے ان کے اموال میں ان پرز کو ۃ فرض کی ہے۔ جوان کے مال داروں سے لی جائے گی اوران کے فقراکی طرف لوٹا دی جائے گی۔ اگر وہ تمھاری بیربات مان لیتے ہیں تو ان کے عمدہ مالوں کو نہ لینا اور مظلوم کی بد دعا سے بچنا کیوں کہ اس کی پچاراور خدا کے درمیان کوئی پر دہنہیں ہوتا۔''

تشريح: حضور عليه في خطرت معاد في فرمايا كه جهال تم جارب مود بال سابقة محيل ابل کتاب سے پیش آئے گا۔ یعنی شمصیں پہلے سے یہ جان لینا جا ہے کہ وہاں تمھارے مخاطب کون ہوں گے؟ اس سے معلوم ہوا کہ جس قوم میں دعوتی کام کرنا ہواس قوم کے دین و مذہب، اس کی نفسیات، اس کی تہذیب اور اس کی تاریخ ہے واقفیت ضروری ہے۔ تا کہ اپنی دعوت کو قابل قبول بنانے کے لیے حتی الا مکان مخاطب قوم کی مذہبی نفسیات اور اس کی روایات کا لحاظ رکھا جا سکے۔ حضور ﷺ حضرت معادٌ كو مطلع فرمایا كه نصی جس قوم میں دعوتی كام كرنا ہے وہ اہلِ كتاب ہے۔ اہل کتاب ہونے کی وجہ سے وہ وحی ورسالت کے تصور سے نا آشنانہیں ہے۔اسے اپنے پنج سروں کے ذریعہ سے اللہ کی عبادت اور حقوق العباد کے سلسلے کی تعلیمات پہلے بھی مل چکی ہیں۔خدا کے رسولؓ کے نمایندے حضرت معادؓ کوا ہے جس دین کی طرف دعوت دینی تھی وہ اپنی اصل کے لحاظ ےاس دین سے مختلف ہر گز نہ تھا جس دین کی دعوت خدا کے نبیوں نے اپنی اپنی قوموں کو دی تھی۔ دعوت وتبلیخ کےسلسلے میں ایک دوسری اہم بات جواس حدیث میں بیان ہوئی ہے وہ بیر ہے کہ دعوتی کا موں میں تدریخ کالحاظ رکھنا ضروری ہے۔ یہ بات حکمت دعوت کےخلاف ہوگی کہ ہم مخاطب کے سامنے دین کے تفصیلی مطالبات پیش کرنے لگ جائیں حالاں کہ ابھی مخاطب شخص کوتو نہ تو حید پر یقین حاصل ہے اور نہ ابھی وہ وقت کے رسول کی رسالت پر یقین حاصل كرسكاہے۔

بیہ حدیث بتاتی ہے کہ جس دین کے ساتھ نبی ﷺ کودنیا میں مبعوث کیا گیا ہے اور جس دین کی تبلیغ وا شاعت دنیا میں مطلوب ہے وہ محد ود معنی میں کو کی دین نہیں ہے۔ بلکہ وہ انسان

کی پوری زندگی کو محیط ہے۔ اس کا انسان کی پوری زندگی اور اس کے عملی روتیہ سے گہراتعلق ہے۔ وہ خدا ہی کے ساتھ نہیں بلکہ ابنائے نوع کے ساتھ بھی ہمارے تعلقات کو درست رکھتا ہے۔ وہ بتا تا ہے کہ خدا کے حفوق کے ساتھ ساتھ اس کے بندوں کے حقوق کا کس درجہ پاس ولحاظ رکھنا چاہیے۔ پھروہ دین ساری انسانیت کا دین ہے۔ وہ سارے ہی انسانوں کی فلاح و بہبود کے لیے نازل ہوا ہے۔صرف کسی خاص قوم یا حقہ ارض کے لیے اس کا نزول خصیں ہوا ہے۔

دعوت اور نفسيات

(1) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَىٰ اللَّهِ: لَوُ تَابَعَنِى عَشُوَةٌ مِّنَ الْيَهُوُدِ لَمُ يَبْقَ عَلَى ظَهُرِهَا يَهُوُدِيٌّ إِلَّا أَسُلَمَ.

**ترجمہ:** <sup>ح</sup>ضرت ابو ہر ری<sup>ٹ</sup>ہ روایت ہے کہ نبی علیظی نے فرمایا:''اگردس یہودی میری پیروی اختیار کرلیں تو زمین پرکوئی بھی یہودی مسلمان ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔''

داعی کے جذبات وکردار

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ كَمَثَلِ رَجُل اِسْتَوُقَدُ نَارًا، فَلَمَّا اَضَاءَ تُ مَا حَوُلَهَاجَعَلَ الْفَرَاشُ وَ هٰذِهِ الدَّوَابُ الَّتِى تَقَعُ فِى النَّارِ يَقَعُنَ فِيُهَا وَ جَعَلَ يَحُجُزُهُنَّ وَ يَغْلِبُنَهُ فَيَتَقَحَّمُنَ فِيهَا فَاَنَا آخِذٌ بِحُجُزِكُمُ عَنِ النَّارِ وَ اَنْتُمُ تَقَحَّمُونَ فِيَهَا.

توجمہ: حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے رسول خدا علیہ نے فرمایا .'' میری مثال اس شخص کی ہے جس نے آگ جلائی ۔ اور جب آگ نے اپنے ماحول کوروشن کر دیا تو پر وانے اور وہ کیڑ ے جو آگ میں جاپڑتے ہیں اس آگ میں ٹوٹے پڑتے ہیں ۔ اور آگ جلانے والا ان کورو کے لگتا ہے مگر وہ اس پر غالب رہتے ہیں اور (اس کے روکنے کے باوجود) آگ میں جا پڑتے ہیں ۔ بس (میرایہی حال مجھوکہ) شمصیں آگ سے بچانے کے لیے میں تھا ری کمریں کپڑے ہوئے ہوں مگر تم ہو کہ آگ میں گر بے پڑتے ہو۔'

تشریح: مسلم کی روایت میں بیالفاظ بھی ملتے ہیں: اَنَا احِذَ بِحُجَزِ حُمُ عَنِ النَّارِ هَلُمَّ عَنِ النَّارِ هَلُمَّ عَنِ النَّارِ فَتَغُلِبُوُنِّی تَفَحَّمُوُ کَ فِیُهَا (میں تھیں آگ سے بچانے کے لےتھاری کمریں پکڑے ہوئے ہوں۔ کہے جارہا ہوں میری طرف آ وَ، آگ سے بچو۔ میری طرف آ وَ، آگ سے بچو۔ مگرتم ہو کہ بچھ پر حاوی ہوئے جاتے ہواور آگ میں گرے پڑتے ہو۔ )

اس حدیث سے اس بے تابی کا بہتہ چلتا ہے جو آپ کے دل میں قوم کو خدا کے عذاب سے بچانے کے لیے تھی۔ آپ اور آپ کے ساتھیوں کو جو تلکیفیں پہنچائی چار ہی تھیں اصل رنے آپ کو ان تلکیفوں کا نہ تھا بلکہ آپ کو جو چیز بے چین کیے ہوئے تھی وہ قوم کی گم راہی تھی جس کا انجام تاہی اور عذاب جہنم کے سوا کچھاور نہیں ہو سکتا تھا۔ آپ کی کوشش پیتھی کہ قوم گم راہی سے باز آ جائے اور صلالت سے تائب ہو کر راہ حق اختیار کر لے تا کہ غضب الہی سے وہ نیچ سکے لیکن ایسا محسوں ہو تا تھا کہ قوم خدا کے عذاب میں مبتلا ہو کر ہی رہے گی۔ آپ کی بے چینی اور دلی کیفیت کا اظہار حدیث میں پیش کی گئی تمثیل سے بہ خوبی ہو تا ہے۔

كلامرنبوت جلد

(٢) وَ عَنُ أَبِى مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَيْ اللَّهُ عَلَى ال اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ مَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَعْلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

کے ساتھ اللہ نے بچھے بھیجا ہے اس کی مثال اس شخص کی تی ہے جوا یک قوم کے پاس آیا اور کہا کہ کے ساتھ اللہ نے بچھے بھیجا ہے اس کی مثال اس شخص کی تی ہے جوا یک قوم کے پاس آیا اور کہا کہ میں نذیر عریاں ہوں نے م لوگ نجات کا راستہ تلاش کرلو، نجات کا راستہ تلاش کرلو۔ چناں چہ اس کی قوم کے پچھ لوگوں نے اس کی بات مان کی اور اپنے گھروں سے راتوں رات آہتہ سے نکل گئے اور نجات پالی۔ اور قوم کے پچھ لوگوں نے اس کی بات نہیں مانی اور وہ اپنے گھروں سے دیکھا ہے اور رہے۔ اور پھر سج ہوتے ہی اس لشکر نے ان پر دھاوا بول دیا اور انھیں ہلاک کر کے رکھ دیا۔ اور جڑ سے انھیں اکھیڑ پھینکا۔ پس یہی مثال ہے اس شخص کی جس نے میری بات مان کر اور جو پچھ میں لے کر آیا ہوں اس کی پیروی اختیار کی اور یہی مثال ہے اس کی جس نے میری نافر مانی کی اور جو حق لے کر آیا ہوں اس کی پیروں اختیار کی اور یہی مثال ہے اس کی جس نے میری یا قرمانی کی اور جو

تتشريح: عرب میں بیردان رہا ہے کہ کوئی شخص اگراپ فنبیلہ یا قوم پر حملہ آور ہونے کے لیے دشمن کود یکھنا تو ہر ہنہ ہوکر بلند مقام پر کھڑ اہوجا تا اور پکار کرقوم کو دشمن سے آگاہ کرتا۔ اس کا بیا نداز اختیار کرنا اس بات کی علامت ہوتی وہ شخص بالکل سچا ہے اور جواطلاع وہ دے رہا ہے اس کے صحیح ہونے میں کسی شک اور شبہ کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

یغ ببر کی دعوت کی طرف توجہ نہ دینے کا جوانحام ہونے والا ہے اس کا احساس اگرلوگوں کو ہوجائے تو وہ بھی بھی غفلت کے شکارنہیں ہو سکتے ۔ پیغ بر کی پور کی کوشش سے ہوتی ہے کہ لوگ بیدار ہوں اوراپنی ذمہ دار کی کومحسوں کریں تا کہ ہلا کت اور عذاب الہٰی سے وہ محفوظ رہیں۔ یہ وہ

کار نبوت ہے جسے اپنی زندگی میں انجام دینا نبی کی اصل ذمہ داری ہوتی ہے۔ اس سے اس کے کر دار کی نوعیت اور اس کی بلندی کا انداز ہ کیا جا سکتا ہے۔ بالعموم لوگ صرف اپنی بھلائی کے لیے سوچتے ہیں جب کہ نبی سارے ہی انسانوں کے لیے فکر مند ہوتا ہے۔ اسلام کے ہر داعی کو بھی اپنے یہاں یہی امتیاز پیدا کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

آگاہ کردے)لیکن پھراس اندیشہ ہے کہ کہیں ڈشمن اس سے پہلے نہ پنج جائے وہ وہیں سے پکار کر کہنے لگا: پاصباہ!( دشمن کی غارت گری ہے بچو ) ۔''

تشریع: روایت میں آتا ہے کہ جب قرآن میں سیحکم نازل ہوا کہ وَ اَنْذِرُ عَشِيُرَ تَكَ الْاَقُرَبِينَ ''اور اپنے قریب ترین خاندان والوں کو خبر دار کرو'' تو آپ نے اہل خاندان کے سامنے اپنی پوزیشن واضح کی اور انھیں پیغام حق کے قبول کرنے کی دعوت دی۔ اس حدیث میں نبی علیق نے جو تمثیل پیش فرمائی ہے اس میں نہایت اچھوتے انداز میں داعی کے جذبات کی علیا سی ہوتی ہے۔ اس میں قوم کی نجات کے لیے داعی کی بے تابی اور اضطراب کو ہم اپنی چشم سر سے دکھ سکتے ہیں۔

نی علیقہ کے چھد **عوتی کام** 

(1) عَنُ عَائِشَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهَٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ

افسوس تم پر اللد سے ڈرو، اُس اللد کی قسم جس کے سواکوئی معبود نہیں ، شمیں معلوم ہے کہ میں خدا کا سچار سول ہوں تمحارے پاس حق لے کر آیا ہوں ۔ لہذا اسلام قبول کرو۔' تعشر یہ : یہود تو رات کے ذریعہ سے آنے والے نبی کی نشا نیوں اور علامات سے بہ خوبی واقف تصریح : یہود تو رات کے ذریعہ سے آنے والے نبی کی نشانیوں اور علامات سے بہ خوبی واقف تصریح : ان کی کتاب تو رات میں نبی علیق کے بارے میں واضح طور پر پیشین گو میکاں کی گئی تھی۔ اور تر ان کی کتاب تو رات میں نبی علیق کے بارے میں واضح طور پر پیشین گو میکاں کی گئی تھی۔ اور بتایا گیا تھا کہ آنے والے نبی کے امتیازی اوصاف کیا ہوں گے۔ لیکن جب نبی علیق کی بعث ہوئی اور آپ مدینہ تشریف لائے تو حسد کی وجہ سے یہود آپ پر ایمان نہ لا سے۔ انھوں نے آپ کا انکار اُسی طرح کیا جس طرح اس سے پہلے انھوں نے حضرت یہی میں علیہ السلام کا انکار کیا تھا۔ حضور علیف نے یہود سے یہ خطاب مدینہ منورہ پہنچ کر کیا تھا۔ جب کہ یہود کے ایک زبر دست عالم عبد اللہ بن سلام ایمان لا چکے تھے۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ : يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ أَسْلِمُوا تَسْلَمُوا.

ترجمه: حفرت ابو ہر رہ ہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:''اے گروہ یہود کے، اسلام اختیار کرلو، سلامت رہو گے''

تشریح: یہودکی شرارتوں اوران کی سلسل ریشہ دوانیوں کی وجہ سے جب آپ نے بیارادہ فر مایا کہ انھیں شہر بدر کر دیا جائے تو اس وقت آپ نے ان سے فر مایا کہتم اگر دنیا اور آخرت میں بھلائی کے خواست گار ہوتو اسلام قبول کرلو۔ورنہ تہھیں رسوائی کا سامنا کر نا پڑے گا۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتُ وَ أَنْذِرُ عَشِيُرَتَكَ الْأَقُوبِينَ دَعَا النَّبِى عَلَى اللَّهُ وَ عَنْ أَبِى الْحُقُوبِينَ دَعَا النَّبِى عَلَى اللَّهُ وَ عَمَدُ الْعَامَ الْعَلَى الْقُوبِينَ دَعَا النَّبِى عَلَى اللَّهُ وَ عَمَدَ الْحَقَى الْقُوبِينَ مَعْدَ الْحَقَ الْفُسَكُمُ فَرَ النَّارِ يَا بَنِى مُوَا أَنْفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِى عَبُدِ شَمْسٍ أَنْقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِى مُرَاة بُن حَعْبٍ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِى عَبُدِ شَمْسٍ أَنْقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِى عَبُدِ شَمْسٍ أَنْقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِى عَبُدِ شَمْسٍ أَنْقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبُدِ شَمْسٍ أَنْقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبُدِ مَنَافٍ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبُدِ مَنَافٍ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبُدِ مَنَافِ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي يَعَدُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي اللَّهِ شَيْعًا الْنَارِ يَا بَنِي عَائَقُ وَا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطْلِبِ آنَقِذُوا آنَفُسَكُمُ مِنَ النَّارِ يَا عَنَ اللَّهِ شَيْعًا.

داروں کو خبر دار کرو) نازل ہوئی تونی ﷺ نے قریش کو بلایا، وہ جمع ہو گئو آپ نے عام اور خاص (سبھی قبیلوں کو پکار کر) سب سے کہا: ''اے کعب بن لؤ ی کی اولا د دوزخ کی آگ سے اپنے آپ کو بچاؤ، اے کعب ابن مرہ کی اولا داپنے آپ کو دوزخ کی آگ سے بچاؤ، اے عبر شس کی اولا داپنی جانوں کو دوزخ کی آگ سے بچاؤ، اے عبد المطلب کی اولا د، اپنے آپ کو دوزخ کی آگ سے بچاؤ، اے فاطمہ "پنی جان کو آتش دوزخ سے بچاؤ، کیوں کہ میں اللہ کے مقابلہ تمھاری پچھ بھی مد ذہیں کر سکتا۔

تنشریح: داعی کی ذمہ داری ہے دعوت حق کو عام کرنے کی سعی و جہد میں اپنے قریبی اعز ہ و اقرباء کو ہرگز فراموش نہ کرے بلکہ انھیں سب سے پہلے خدا کے پیغام سے آگاہ کرے۔ نبی عظیم نے اس ذمتہ داری کوادا کرنے میں کسی تساہل سے کا مہیں لیا۔ آپ نے ایک ایک خاندان اور قبیلے کانام لے کرجس درد کے ساتھ اسے آواز دی ہے اس سے آپ کے دل کی بے تابی عیاں ہے۔ اس حدیث سے ایک خاص بات سے معلوم ہوتی ہے کہ دعوت اسلام کا سب سے بڑا

محرک دوزخ کی آگ سے نیک کا کابل کی سے حوال دونے سے حدرت میں ان سب سے بر محرک دوزخ کی آگ سے نجات ہے۔ دوزخ سے چھٹکارا حاصل کرنا آتی بڑی کام یا بی ہے کہ اس کو آپ نے اپنی دعوت کا عنوان قرار دے کر اہل قریش کو خطاب کیا۔ اور فرمایا کہ ہرایک خاندان اور قبیلے کواپنے کودوزخ سے بچانے کی فکر کرنی چاہیے۔

(٣) وَ عَنُ عَدِيّ بُنِ حَاتِمٍ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ وَ هُوَ جَالِسٌ فِى الْمَسُجِدِ فَقَالَ الْقَوُمُ هٰذَا عَدِى وَ كُنتُ جِئتُ بِغَيْرِ آمَان وَلا كِتَابٍ فَلَمَا دُفِعْتُ إِلَيْهِ آخَذ بِيَدِى وَ قَدْ كَانَ بَلَغَنِى أَنَّهُ كَانَ قَالَ: إِنِّى لَارُجُوا أَن يَجْعَلَ دَفِعْتُ إِلَيْهِ آخَذ بِيَدِى وَ قَدْ كَانَ بَلَغَنِى أَنَّهُ كَانَ قَالَ: إِنِّى لَارُجُوا أَن يَجْعَلَ اللَّهُ يَدَهُ فِى يَدِى قَالَ فَقَامَ لِى قَالَ فَلَقِيتُهُ إَمْرَءَ ةٌ مَعَهَا صَبَى فَقَالاً إِنَّ لَنَهُ عَالَاً لَنُهُ يَدَهُ فَى يَدِى قَالَ فَقَامَ لِى قَالَ فَلَقِيتُهُ إِمْرَءَ ةٌ مَعَهَا صَبَى فَقَالاً إِنَّ لَنَا اللَّهُ يَدَهُ فِى يَدِى قَالَ فَقَامَ لِى قَالَ فَلَقِيتُهُ إِمْرَءَ ةٌ مَعَهَا صَبَى فَقَالاً إِنَّ لَنَا فَالَيْتَهُ إِمْرَءَةٌ مَعَهَا صَبَى فَقَالاً إِنَّ لَنَا اللَّهُ يَدَهُ فَى يَدِى قَالَ فَقَامَ لِى قَالَ فَلَقِيتُهُ إِمْرَءَةٌ مَعَهَا صَبَى فَقَالاً إِنَّ لَنَا لَكُهُ عَالَا إِنَّ لَنَا لَكُنَ حَاجَتُها ثُمَّ آخَذَ بِيَدِى حَتَى آتى دَارَهُ فَلَا أَنَ لَنَ لَكُو عَنْ عَدِي مَنَ عَالِهُ فَقَامَ مَعَهَا حَتَى قَالَ فَاقَيْتُهُ إِمُرَءَ قُمَ مَعَهَا صَبَى فَقَالاً إِنَّ لَنَا لَيُهُ فَعَدَى مَا يَعَنَى عَلَيْهِ نُمَ آخَذَ بِيَتَ يَعَنَى مَا عَنْ اللَهُ عَلَى مَا عَنَى تَعْدَا لَا لَهُ وَ عَلَى عَلَهُ مَا عَلَى مَا عَنْ يَعَا مُ إِنَا اللَّهُ وَ اللَّهُ الْعَالَ إِنَا اللَهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى مَا عَةً بُهُ قَالَ إِنَّهُ اللَهُ وَ لَنَ عَلَى عَلَيْ عَلَى مَا عَالَهُ اللَهُ مَا عَيْنَ اللَهُ مَا عَالَهُ مَا عَلَى مَا عَالَ عَالَهُ مَا عَلَى مَا عَلَى اللَهُ مَا عَنْ عَلَى مَا عَنَ عَلَى مَا عَنْ عَلَى مَا عَالَ مَعْتَى مِنَ اللَهُ مَا عَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَنْ عَلَى مَا عَالَهُ مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَا عَا عَامَا مُنَ عَلَى مَا عَا عَالَا عَالَهُ مَا عَا عَا عَامَ مَا اللَهُ مَا عَا عَا عَا عَامَ مَنْ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَعْمَ مَنْ عَالَ مَا عَا عَا عَامَ مَنْ عَامَا مَا عَا عَا عَا مَا عَلَى مَا عَا عَامَ مَا عَا عَا عَامَ مَا عَا عَا عَامَ مَا عَا عَا عَا عَا عَامَ عَلَى عَامَا عَالَهُ عَا عَاعَا عَاعَا مَا عَا عَا عَا عَا عَا عَامَا مَا عَعْنَ

مَعُضُوُبٌ عَلَيْهِمُ وَالنَّصَارِى ضُلَّالٌ. قُلُتُ فَانِّي حَنِيُفٌ مُسُلِمٌ فَرَأَيُتُ وَجُهَهُ تَبْسُطُ فَرَحًا ثُمَّ امَرَ بِى فَأُنُزِلْتُ عِنُدَ رَجُلٍ مِّنَ الْأَنْصَارِ فَجَعَلْتُ اَعُشَاهُ اتَيْتَهُ طَرُفَي النَّهَارِ. توجعه: حفرت عدى بن حاثمٌ بيان كرت بي كه ميں رسول الله عَلَيْتَه كى خدمت ميں حاضر مواراس وقت آپ مجد ميں تشريف ركھتے تھے ولوكوں نے كہا كہ يعدي بن حاتم بيں يہ ميں

اچا تک آگیا تھا۔ نہ میں نے امان کی کوئی درخواست دی تھی اور نہ کوئی اور تحریر میرے پاس تھی۔ جب میں آپ کی خدمت میں پیش کیا گیا تو آپ نے میراہاتھا پے ہاتھ میں لے لیا۔ مجھ تک بہ بات پہلے پنچ چک تھی کہ آپ فرمایا کرتے تھے کہ مجھے امید ہے کہ اللہ اس کا ہاتھ میرے ہاتھ میں دےگا۔(عدی سخاوت اور فیاضی میں مشہور شخص حاتم کے بیٹے تھے) آں حضرت ان کے (اکرام) کے لیے کھڑے ہو گئے۔اسی اثناء میں ایک عورت اپنے ساتھ ایک بچہ لیے ہوئے آگئی اور اس نے عرض کیا کہ مجھے آپ سے ایک ضرورت ہے۔ آپ اس کے ساتھ کھڑ ہے ہو گئے اور اس کی ضرورت بوری کرکے پھر میرا ہاتھا بنے ہاتھ میں لے لیا اور اپنے گھر تشریف لے آئے۔ باندی نے فور اُلیک گذابچھا دیا۔ آپ اس پر بیٹھ گئے۔ میں بھی آپ کے سامنے بیٹھ گیا۔ پھر آپ نے اللد کی حدوثنا کی پھر مجھ سے فرمایا'' اے عدی، تمھیں اسلام سے انکار کیوں ہے کہ لا الہ الا اللہ (اللَّد کے سوا کوئی معبود نہیں ) نہیں کہتے؟ کہاتم ھارے علم میں خدا کے سوابھی کوئی اللہ (معبود) ہے؟ میں نے عرض کیا کہ ہیں۔ پھرآپ نے تھوڑی دیر کچھاور (تلقین ) فرمایا اس کے بعدار شاد فرمایا: '' کیا تمحیس اللہ اکبر (اللہ بڑاہے) کہنے سے گریز ہے؟ کیا تمحارے کم میں اللہ سے بڑی بھی کوئی شے ہے؟ میں نے عرض کیا کہ ہیں۔ پھر آپؓ نے فرمایا کہ یہودتو غضب الہٰی کے مورد بن چکے ہیں اور نصاری پر لے درجہ کے گم راہ ہو چکے ہیں۔''میں نے عرض کیا کہ میں تو حنیف مسلم ہوتا ہوں۔اس پر میں نے دیکھا کہ سرت ہے آپ کا چہرہ کھل گیا۔ پھر میر ے بارے مٰیں حکم ہوا۔ میں ( آپ کے حکم کے مطابق ) ایک انصاری کے یہاں مہمان تھرادیا گیا۔اور میں صبح وشام آيگى خدمت ميں حاضر ہوتار ہا۔

تشریح: عدی سخاوت اور فیاضی میں مشہور دمعر وف شخصیت حاتم کے بیٹے تھے۔ نبی عظینی ک دلی خواہش تھی کہ عدی دائر ہ اسلام میں داخل ہوں۔ داعی کی توجہ اہم شخصیتوں کی طرف خاص طور

پر ہوتی ہے۔ ایک تو ایسی شخصیتوں سے دین کی قابلِ قدر خدمت کی توقع کی جاسکتی ہے۔ دوسرے ایسی شخصیتیں حقیقت میں تنہانہیں ہوتیں بلکہ ان کے ساتھ بہت سارے لوگ ہوتے ہیں۔ایسی شخصیتوں کے ایمان لانے سے ان کے ساتھ کے لوگوں کے ایمان لانے کے امکانات روثن ہوجاتے ہیں۔

داعی اپنی دعوت کو قابل فہم اور قابل قبول بنانے کے لیے استد لال کا کیا اسلوب اختیار کرے اس کا تعلق داعی کی ذہانت اور اس حکمت سے ہے جو خدا کی طرف سے اسے عطا ہو۔ نبی علی یہ کتنے موثر طریقے سے اپنی دعوت عدی بن حاتم کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ اسلام کی دعوت اس کے سوا اور کیا ہے کہ آدمی ایک خدا کی خداوندی اور اس کی آ قائی کو تسلیم کر کے اس کی بندگی کو اپنے لیے سرمایہ افتخار سمجھے۔ اگر اللہ کے سوا کوئی دوسر اللہ اور معبود نہیں ہے تو لا اللہ الا اللہ کہنے میں آخر کیا تامل ہو سکتا ہے۔

پھر آپ فرماتے ہیں کہ اے عدى تم اللہ اكبر كہنے ہے كيوں بھا گتے ہو؟ شمسيں اللہ اكبر كہنے ہے گریز كيوں ہے؟ كيا خدا ہے برا بھى كوئى ہوسكتا ہے؟ اگر نہيں تو اللہ اكبر كہنے ميں تا خير كى وجہ كيا ہے؟ لا الہ الا اللہ كا اقر ار اور اللہ اكبركہنا ہى تو اسلام اور اسلام كى دعوت ہے۔ رہم معروف مذہبى فرقے يہود اور نصار كى تو خواہ وہ كتنے ہى بلند باتگ دعو ہے كرتے ہوں۔ وہ پيروى كے لا يق نہيں رہے۔ يہود عتاب الہى كے مورد ہو چكے ہيں اور نصار كى گم راہى اور ضلالت ميں بہت دور نكل گئے ہيں۔ نہ يہود يت دنيا كوراہ نجات دكھانے كو لا يق رہ گئى ہوں دند شرانيت سے ہم اپنے ليے ہدايت كى كوئى تو قع كر سكتے ہيں۔

عدی آپ کی دعوت پر لبیک کہتے اوراپنے ایمان کا اظہار کرتے ہیں۔ آپ کا چہرہ خوش اور سرت سے کھل جاتا ہے۔ داعی کی بیسب سے ہڑی کا م یا بی ہے کہ اس کی کوشش سے کو نی شخص شرک د کفر اور ضلالت کی بھول بھولیوں سے نکل کر مسلم حنیف ہو جائے۔

(۵) وَ عَنُ اَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: بَعَتَ النَّبِى تَنَكِّ خَيُلاً قِبَلَ نَجُدٍ فَجَاءَ تُ بِرَجُلٍ مِنُ بَنِى حَنِيْفَةَ يُقَالُ لَهُ ثُمَامَةُ بُنُ اَثَّالٍ فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنُ سِوَارِى الْمَسْجِدِ فَخَرَجَ إِلَيْهِ النَّبِى تَنْكِنَّ فَقَالَ: مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ. فَقَالَ عِنْدِى خَيُرٌ يَا مُحَمَّدُ

إِنْ تَقُتُلُنِى تَقُتُلُ ذَا دَمٍ وَ إِنْ تُنْعِمُ عَلَى شَاكِرٍ وَ إِنْ تُرِيُدُ الْمَالَ فَسَلُ مِنْهُ مَا شِئْتَ فَتَرَكَهُ حَتَّى كَانَ الْغَدُ ثُمَّ قَالَ لَهُ مَا عِندَكَ يَا ثُمَامَةً ؟ قَالَ: عِنْدِى مَا قُلُتُ لَكَ إِنْ تُنْعِمُ تُنْعِمُ عَلَى شَاكِرٍ فَتَرَكَهُ حَتَّى كَانَ بَعْدَ الْغَدِ فَقَالَ مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةً ؟ فَقَالَ عِنْدِى مَا قُلُتُ لَكَ. فَقَالَ: اَطُلِقُوا ثُمَامَة فَانُطَلَقَ عِندَكَ يَا ثُمَامَةُ ؟ فَقَالَ عِنْدِى مَا قُلُتُ لَكَ. فَقَالَ: اَطُلِقُوا ثُمَامَة فَانُطَلَقَ إلى نَحُلٍ قَرِيْ مِنَ الْمَسْجِدِ فَاغْتَسَلَ فَدَخَلَ الْمَسْجِدَ فَقَالَ: اَشُهَدُ آنُ لَا إلى نَحُلٍ قَريبٍ مِنَ الْمَسْجِدِ فَاغْتَسَلَ فَدَخَلَ الْمَسْجِدَ فَقَالَ: اللَّهُ قَادُ أَنُ لَا إلَّه نَحُلٍ قَرِيبٍ مِنَ الْمَسْجِدِ فَاغْتَسَلَ فَدَخَلَ الْمَسْجِدَ فَقَالَ: اللَّهُ قَادَ اللَّهُ عَنْ وَجُه مِنْ ذِيْنِ اللَّهُ وَ اَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللَّهِ يَا مُحَمَّدُ مَا كَانَ عَلَى الْكَرُضِ وَجُهُ مِنْ دِيْنِ اللَّهُ وَ اَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللَّهِ يَا مُحَمَّدُ مَا كَانَ عَلَى الْكُرُضِ وَجُهُ مِنْ دِيْنِ اللَّهُ وَ الَى مُنَ عَنْ يَنْ الْمَانِ فَسَنَّهُ فَا مَاكَانَ مِنْ دِيْنُ الْمَا لَكَانَ عَلَى الْكُمُ وَ اللَّهُ مَا كَانَ عَلَى الْمَامَةِ وَاللَّهِ عَنْكَنَ مِنْ يَنْ بَلَدٍ اللَّهُ وَ الَى مُعَمَّدًا وَاللَهُ عَنْ كَنَ مَنْ مَاكَانَ مِنْ بَلَدٍ أَنْعَنْ إِنَّ أَنْ عَنْ يَعْمَى إِنَى مَنْ وَعُنْ يَنْ عَنْ كَلَا لَكَ فَقَالَ اللَّهُ عَائَرُهُ مَا عَانَ عَلَى اللَّهُ عَنْتَنْ يَنْ عُنْ وَ اللَّهُ مَاكَانَ مَنْ يَعْتَنُونُ وَ اللَّهُ عَالَيْهُ عَائِنَ الْعَمْرَةُ الْحُنُو وَ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَائَتَنْ فَعَدَى الْنَا مُولَ اللَهُ عَنْ وَ اللَهُ عَنْ عَنْ كَنْ مَا عَنْ وَ اللَّهُ عَالَيْنَ الْمُ مَا عَنْ مَالْمَ عُنَ عَقْتَ مَا عَنْ عَالَا مَا عُنَا عَنْ عَالَ اللَّهُ عَائَةُ مَا عَنْ عَالَهُ عَالَ عَنْ عَائَ مَا عَتْ عَلَى اللَهُ عَنْعَمَوهُ عَائَةً عَنْ عَلَى اللَهُ عَنْ عَنْ عَالَ اللَهُ عَمَانَ عَالَهُ مَا عَنْ عَالَ عَمَ عُمَة عُنَا عَائَلَ عَالَهُ عَنْ عَلْ الْعُنُ عَالَ اللَهُ عَائَ مَا عَانَ عَالَ عَانُ عَائَ مَا عَنْ عَالَ الْعُ عَامَوهُ عَا عَا إَنْ عَا الْنُ عَالَنُ عَائِنُ عَا

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیظی نے نجد کی طرف سواروں کا ایک دستہ روانہ کیا۔ وہ بنی حذیفہ کے ایک شخص کو گرفتار کر کے لے آیا۔ جسے ثمامہ بن اثال کہتے تھے۔ اسے مسجد کے ستونوں میں سے ایک ستون سے باند ہدیا۔ بنی علیظی اس کے پاس تشریف لائے اور فر مایا'' ثمامہ تیراخیال ہے۔''اس نے کہا کہ ٹھیک ہے۔ اے محد اگر مجھے تل کرو گے تو ایسے شخص کوتل کرو گے جوابنی قوم کا سردار ہے ( اُس کا خون رائیگاں نہ جائے گا) اور اگر احسان کرو گے تو ایسے شخص اس پر کرو گے جوابنی قوم کا سردار ہے ( اُس کا خون رائیگاں نہ جائے گا) اور اگر احسان کرو گے تو اس پر کرو گے جو تحدرداں ہے ( احسان فر اموش نہیں ہے ) اگر شخصیں مال درکار ہے تو کہو کیا چا ہے ہو؟ آپ اسے اس حالت میں چھوڑ کر تشریف لے گئے۔ پھر دوسر ے روز تشریف لائے اور فر مایا: '' ثمامہ، تیراخیال ہے؟'' اس نے کہا کہ میراو، ہی خیال ہے جو پہلے عرض کر چکا ہوں۔ اگر احسان کرو گے تو اس شخص پر کرو گے جو شکر گز ار ہوگا۔ آپ پھر اسے اس حال میں چھوڑ کر تشریف لے گئے یہاں تک کہ جب کل کے بعد پھر تشریف لائے تو فر مایا:''اس تمامہ کیا خیال ہے؟'' اس نے

تشريح: ثمامہ نے پہلے دن اِن تَقْدَلُنِي تَقُدُلُ ذَا دَمِ (اگر مجھنل کرتے ہوتو یہ ایک سردارکا قتل ہوگا کی معمول پخض کاقتل نہ ہوگایا ایس پخص کوتل کرو گے جوخون کرنے کی دجہ سے قتل کا مستحق ہے) کہالیکن دوسرے دن اپنی گفتگو کی ابتدا اس فقر ے سے کی: اِن تُنْعِمُ تَنْعِمُ عَلَی شَاکِرٍ (اگر احسان کرو گے تو شکر گز ار پر احسان کرو گے کسی احسان فراموش پر احسان نہیں کرو گے)۔ پی ابتد ابڑ کی بلاغت پر بنی تھی ۔ پہلے دن ثما مہ کواند پشد تھا کہ جان بخش نہ ہوگی ، لیکن جب آ پ عفو و کرم کا مشاہدہ کیا تو امید ہوئی کہ رحم کی درخواست پیش کی جائے تو وہ منظور ہو کر رہے گی۔ اس لیے دوسرے دن احسان اور شکر گز ار کی احسان کر و گے کسی احسان فراموش پر احسان نہیں کر و گے )۔ اس لیے دوسرے دن احسان اور شکر گز ار کی کے مضمون سے اپنی گفتگو کے آغاز کیا۔ نبی علیف کہ کا اخلاق کر یمانہ کی ججز ہے سے کم نہ تھا۔ ریآ پ کے اخلاق کا اثر تھا کہ آ جات ہو گی ، لیکن جب آ پکا والاخص بالکل بدل جاتا ہے۔ اور آپ کے فدا کا روں میں شامل ہوجاتا ہے۔ اور صاف طور پر اس کا اخلاق کر ان کی ایک ہو ہو تھا ہے ہو کہ ہو ہو کہ ہو ہو ہو ہو ہو کر ہو کے ایک

سے مجھےسب سے بڑھ کرنفرت تھی آج اس کی ہر چیز مجھےسب سے بڑھ کرمحبوب ہوگئی ہے۔ یہ ہے اخلاق د کردار کا جادوجس سے بڑھ کرہم کسی سحر کاری کا تصور نہیں کر سکتے۔ داعی حق کوایسے ہی اخلاق د کردار کا حامل ہونا چاہیے۔

دعا مأنكي جب كمديد بات ان بركل چكى بود جركى آگ ميں برنے والے بيں) إنَّكَ لَا تَهُدِى مَنُ اَحُبَبُتَ وَ لَكِنَّ اللَّهُ يَهُدِى مَنُ يَّشَاءُ وَ اللَّهُ أَعُلَمُ بِالْمُهُتَدِينَ (القصص:٥٦) ‹ تم جسے جاہو ہدايت نہيں دے سكتے ، مگر اللہ جسے چاہتا ہے ہدايت عطاً كرتا ہے اورو ہى راہ پانے والوں كونوب جانتا ہے . '

(2) وَ عَنُ أَنَسٌ قَالَ: كَانَ غُلامٌ يَهُوُدِتٌ يَخُدُمُ النَّبِيَّ عَلَيْكٍ فَمَرضَ فَآتَاهُ النَّبِيُّ عَلَيْكَ يَعُوُدُهُ فَقَعَدَ عِنْدَ رَأُسِهِ فَقَالَ لَهُ أَسُلِمُ فَنَظَرَ إِلَى آبِيهِ وَ هُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ لَهُ أَطِعُ آبَا الْقَاسِمِ عَلَيْكَ فَاسُلَمَ فَخَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ وَ هُوَ يَقُولُ: أَلْحَمُدُ لِلْهِ الَّذِى آنُقَذَهُ مِنَ النَّارِ.

ترجمہ: حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک یہودی لڑکا نبی علیظیمہ کی خدمت کرتا تھا۔ وہ بیار پڑاتو نبی علیظیم اس کی عیادت کے لیے اس کے پاس تشریف لے گئے۔ آپ اس کے سر کے پاس بیٹھے اور اس سے فرمایا: اسلام قبول کر لے۔''اس نے اپنے باپ کی طرف دیکھا جو اس کے پاس ہی تھا۔ اس نے اپنے بیٹے سے کہا کہ ابوالقاسم کا کہامان لے قودہ اسلام لے آیا۔ نبی علیظیم سے کہتے ہوئے باہر نطلے کہ اللہ کاشکر ہے کہ اس نے اسے (دوزخ کی) آگ سے نجات دی۔''

آپ ڪ بعض خطبات دعوت

تنشر یہے: کوہ صفا کی آپ کی تقریر اور خطاب سے اس حقیقت کا بہ خوبی اظہار ہوتا ہے کہ پیغ بر جس بلندی پر ہوتا ہے وہ بلندی عام لوگوں کو حاصل نہیں ہوتی۔ وہ پیش آنے والے اس عذاب کو اپنی کھلی آنکھوں سے دیکھر ہا ہوتا ہے جو خلالم اور نافر مان قو موں کے لیے مقدر ہو چکا ہوتا ہے۔ عام لوگوں کو ستقبل کے انجام بدکی کوئی خبر نہیں ہوتی۔ اور انھیں ریبھی معلوم نہیں ہوتا کہ اگر وہ اپنے کو انجام بد سے بچانا چاہیں تو انھیں کیا کرنا ہوگا۔

نبی علیک سب سے پہلے تو اس کا اقر ار کراتے ہیں کہ لوگوں کو آپ کے بیچ اور صادق ہونے پر پورایقین ہے۔ آپ جوبھی خبر دیں گے وہ خبر غلط نہ ہوگی۔ جب لوگوں نے اقر ار کرلیا کہ آپ سیچ ہیں اور ہم سبھی لوگوں کا تجربہ رہا ہے کہ آپ ہیشہ سیچ ہی تابت ہوئے ہیں۔ آپ نے کسی معاملہ میں بھی بھی غلط بیانی سے کا مہیں لیا۔ تب آپ نے فر مایا کہ آنے والے عذاب شدید سے ڈرو۔ جس کی شہمیں خبر نہیں ہے۔ وہ حملہ آور دستہ کی طرح تم پر آئے گا اور پھر شمیں تباہی اور بربادی اور در دناک عذاب سے بچانے والاکوئی نہ کی سکے گا۔ اس سے پہلے کہ لوگ نبی علیلیہ کی بات پر خور کرتے ابولہب جس کوقوم میں نمایاں متام حاصل تھا بھبک پڑااور غصے میں آکر آپ کو کو سے لگا کہ یہ کیا نیاراگ چھیڑ کرقوم میں انتشار پیدا کیا جارہا ہے۔اگر محمد (علیقیہ) کی بات مان کی جائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ہمارے باپ دادا غلط تھے۔ اور ہماری سیادت و قیادت محض صلالت کی سیادت و قیادت ہے۔ اس بات کو کوئی کیسے برداشت کر سکتا ہے۔

٢> وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللهِ عَلَيْكَ خَطَبَ النَّاسَ يَوُمَ النَّحْرِ فَقَالَ: يْنَايُّهَا النَّاسُ، أَىَّ يَوُمٍ هٰذَا؟ قَالُوُا: يَوُمٌ حَرَامٌ. قَالَ: فَأَىُّ بَلَدٍ هٰذَا؟ قَالُوُا بَلَدٌ حَرَامٌ. قَالَ: فَاَىُّ الشُّهُرِ هٰذَا؟ قَالُوُا: شَهُرٌ حَرَامٌ. قَالَ: فَاِنَّ دِمَآءَ كُمُ وَ اَمُوَالَكُمُ وَ اَعُرَاضَكُمُ عَلَيْكُمُ حَرَامٌ. كَحُرُمَةِ يَوْمِكُمُ هٰذَا فِي بَلَدِكُمُ هٰذَا فِي شَهُرِكُمُ هٰذَا فَاَعَادَهَا مِرَارًا ثُمَّ رَفَعَ رَاسَِهُ فَقَالَ: اَللَّهُمَّ هَلُ بَلَّغُتُ، اَللَّهُمَّ هَلُ بَلَّغُتُ. قَالَ ابْنُ عَبَّاسٌٍ فَوَالَّذِى نَفُسِي بِيَذِهِ إِنَّهَا الْوَصِيَّتَهُ الْي أُمَّتِهِ فَلْيُبَلِّغ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ لاَ تَرْجِعُوْا بَعْدِي كُفَّارًا يَّضُرِبُ بَعْضُكُمُ رِقَابَ بَعْضٍ. (بَخارى) ترجمه: حضرت ابن عبائ ، ودايت ب كدر سول الله عظيمة في يوم ترك موقع يرخطبه ديا. آيج نے فرمايا: ''اب لوگو، بيكون سا دن ہے؟'' لوگوں نے كہا كہ بيہ يوم حرام ہے۔ آي بے فرمایا: 'بیکون ساشہر ہے؟ ''اوگوں نے عرض کیا کہ بیشہر حرام ہے۔ آپ نے فرمایا: ' تمھارا خون ، تمصارا مال جمصاری آبروتم پرحرام ہے جس طرح آج کا بیدن ،تمصارے اس شہر میں اورتمصارے اس مہینہ میں حرام ہے۔'' آپؓ نے بیکلمات چند بارفرمائے۔ پھرا پنا سرآ سان کی طرف اٹھا کر فرماًيا ''اب الله كيا ميں في بہنچا ديا؟ اب الله كيا ميں في ( تيرا پيغام ) پہنچا ديا؟''حضرت ابن عبال فرماتے ہیں کہ تم ہے اس ذات کی حس کے قبضے میں میری جان ہے۔ آپ نے اپنی امت کویہی وصیت فرمائی تھی کہ''جولوگ حاضر ہیں وہ ان لوگوں تک پہنچا ئیں جو یہاں موجود نہیں ہیں کہ میرے بعد کافرنہ ہوجانا کہ باہم ایک دوسرے کی گردنیں مارنے لگ جاؤ۔'' **تشريح**: یعنی لوگوں کو بی<sup>ح</sup>قیقت جان لینی چاہ*یے کہ صر*ف دن ،شہراور مہینے ہی قابل احتر ام<sup>نہ</sup>یں ہوتے بلکہ لوگوں کی آبر دادران کی جانیں بھی محتر مہوتی ہیں۔ کفر صرف یہی نہیں ہے کہ آ دمی حق کا

كلامر نبوت جل

منکر ہوجائے بلکہ بیردش بھی کفر کی ہے کہلوگ ایک دوسرے کی گردنیں مارنے لگ جا ئیں اور انسانی جانوں کی لوگوں کی نگاہ میں کوئی قدرد قیمت باقی نہ رہے۔

آپ کے بعض دعوتی خطوط

(1) وَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ أَنَّ النَّبِى عَلَيْ اللَّهُ حَتَبَ اللَى قَيْصَرَ يَدْعُوهُ إلَى الْإسْلاَمِ وَ بَعَتَ بِحِتَابِهِ اللَّهِ دِحْيَة الْكَلَبِي وَ أَمَرَهُ أَنْ يَدْفَعَهُ اللَى عَظِيْم بُصُرى لِيَدُفَعَهُ اللَى قَيْصَرَ فَلَا لَهِ بَعَتَ بِحِتَابِهِ اللَّهِ دَرْبَسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْم مِنُ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ اللَى قَيْصَرَ فَلَاذَا فِيهِ: "بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْم مِنْ مَتَحَمَّدِ عَبْدِ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ اللَى فَيَتَ الْحَدَى أَمَا بَعُدُ فَانِي آدَى الرَّحْوَى الرَّحِيْم مِنْ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ اللَى هِرَقُلَ عَظِيْم الرُّومِ . سَلاَمٌ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدى أَمَا بَعُدُ فَانِي أَدْعُوْكَ هِرَقُلَ عَظِيْم الرُّومَ . سَلاَمٌ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ اللَّهُ الَحُدَى أَمَا بَعُدُ فَانِي وَ إِنْ تَوَلَّيْتَ هِرَقَلَ عَظِيْم اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ اللَّهُ اللَهُ المَوالِي اللَّهُ اللَّهُ الْحَوْلَةُ اللَّهُ الْحَوْلَةُ اللَّهُ الْحَوْلَةُ اللَّهُ الْحَرَكَ مَوَّتَيْنَ وَ إِنْ تَوَلَيْتَ فَعَلَيْكَ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدَى أَمَّا بَعُدًا بَعُوْلَا اللَهُ فَانَ تَوَلَيْتَ فَوَلَيْتَ اللَهُ فَالَا اللَهُ قَالَا اللَهُ وَلا اللَهُ قَدْنُهُ الْحُيْعَظْنَ اللَّهُ اللَهُ فَعَنْ اللَهُ فَانُ تَوَلَقُوا اللَّهُ فَوْلَا اللَهُ فَانُ تَوَلَقُولُوا اللَهُ فَانُ تَوَلَقُولُوا اللَّهُ مَدْوا بِانَّا مُسُلِمُونَ . (جارى اللَّهُ فَانُ تَوَلَقُولُوا اللَّهُ فَانُ تَعَمَّدُوا اللَّهُ فَانُ تَوَلَقُولُوا اللَهُ فَانُ اللَهُ فَانُ تَوَلَقُولُوا اللَّهُ فَانُ اللَهُ فَانُ تَعَرْدَ اللَهُ فَانُ تَوَلَقُولُولَ اللَهُ فَانُ عَبْدَ اللَّهُ فَانُ تَوَلَقُولُوا اللَّهُ مَعْدُوا بَعْتَ بِعَضَا اللَهُ مَا مَا الْحَالَ اللَّهُ الْحَالَةُ مَا مَنْ يَعْتُ عَنْ الْحَالَةُ عَلَى الْحَامِ مَنْ عَامَ عَلَى اللَّهُ مَا مَالَهُ عَلَى عَلَيْ مَعْتَ اللَّهُ عَلَى مَعْتَ الْحَدُهُ مَعْنَ مَامَةُ مَ مَنْ اللَّهُ مَا مَ مَنْ مَالَهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَالَةُ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَاللَهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَوْ الْعُنْ مَا مَا مَا مَالَهُ مَعْ الْنُ الْعَامِ مَا مَا مَا مَعْتَ مَع

بسم اللّد الرحمن الرحيم \_ اللّد کے بند \_ اور اس کے رسول محمد کی جانب سے ہرقل کے نام جوروم کا حکمران اعلیٰ ہے۔ اس شخص پر سلام جو ہدایت کی پیر دی اختیار کرے۔ بعد از ال میں شیمیں اسلام کی دعوت دیتا ہوں \_ اسلام قبول کرلو، محفوظ دمامون رہوگے۔ اسلام قبول کرلو اللّه شیمیں دوہرا اجر عطا فرمائے گا۔ اور اگر مند پھیرو گے تو تم پر اریسیون کا گناہ بھی ہوگا۔'' اے اہل کتاب، ہمارے اور ایے درمیان کی ایک سید تھی بات کی طرف آذ، بیر کہ ہم اللّہ کے سواکسی کی بند گی نہ کریں اور نہ اس کے ساتھ کی چیز بنائے '' پھرا گردہ اعراض کریں تو کہہ دو کہ گواہ رہو، متو مسلم ہیں۔

تشريح: ال وقت روم اللى كے دار السلطنت كا نام ہے۔ عرب بازنطين (Byzantine) كوروم كے نام ہے موسوم كرتے تھے۔ چوتھی صدى عيسوى كے اواكل ميں سلطنت بازنطين دو حصوں ميں تقسيم ہوگئی۔ اس كامشر تى علاقہ ايشيائے كو چک مصر، شام اور فلسطين وغيرہ مما لک پر مشتمل تھا۔ اس علاقہ ميں آبنائے باسفورس كے كنارے ۲۳۲ ميں كونس منثائن (Constantine) ايک شہر آباد كيا۔ اس كانام اين نام پر كونس منثائن ركھا۔ جس كواب قسطنطنيہ يا استنبول كہتے ہيں۔ مغربی حصى دار السلطنت بد دستور روم ہى رہا۔ اسلامى تاريخوں ميں روم سے مراد رومى شہنشا ہيت كامشر تى

اریسون کے معنی میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض نے اس سے معنی فلاحین اور مزارعین لیے ہیں۔ بہر صورت یہاں اس سے مراد قیصر کی رعایا ہی ہے جس پر وہ حکومت کر رہا تھا۔ حضور علیق نے لکھا کہ اگر قیصر اسلام لاتا ہے تو اسے دو ہر ااجر ملے گا۔ ایک تو اپنے نبی پر ایمان لانے کا دوسر ے خدا کے آخری نبی پر ایمان لانے کا اجر بھی اس کے حصے میں آئے گا۔ پھر اس کے ایمان لانے کی وجہ سے اس کی قوم ایمان لے آتی ہے تو اس کا اجر و ثو اب بھی اس کے حصے میں آئے گا۔ اس طرح وہ دو ہر ے اجر کا مستحق ہوگا۔ لیکن اگر قیصر منہ پھیر تا اور اسلام کی دعوت کورد تاج تو قوم کے گناہ کا بار بھی اس کی گردن پر رہے گا۔ کیوں کہ اس کے ایمان نہ لانے کی وجہ سے تو م بھی کفر میں مبتلا رہے گی۔ مشہور ہے النام حلی دین ملو کھم۔

واوین کی عبارت سورہ آل عمران کی آیت ۳۶ ہے جس کو نبی عَظَّیْتَهُ نے اپنے مکتوب گرامی میں نقل فرمایا ہے۔چوں کہ قیصرعیسائی یعنی اہل کتاب میں سے تھا،اسی مناسبت سے آپ نے بیآ یت اپنے مکتوب میں نقل فرمائی۔

جب بیکتوب قیصر کوملا تو اس وقت وہ قسطنطنیہ سے بروسکم کی زیارت کے لیے جارہا تھا۔اسے بید خط تمص میں پہنچایا گیا۔اس نے حکم دیا کہ عرب کا کوئی شخص ملے تو اسے لایا جائے۔ بیت المقدس کے قریب غزہ (جزیرہ نمائے سینا میں فلسطین اور مصر کا سرحدی مقام) میں قریش مکہ کے تاجروں کا ایک قافلہ تھیم تھا۔قافلہ کے امیر ابوسفیان تھے جوابھی تک ایمان نہیں لائے تھے۔ قیصر کے دربار میں بیلوگ پیش ہوئے۔قیصر نے نبی علیک کے بارے میں مختلف سوالات کیے۔ جو تاریخ میں درج ہیں، وہ اس نتیجہ پر پہنچ گیا کہ حضرت محمد علیک ہوتی نبی ہیں اور وہ وہی نبی اور وہ وہ کی ہیں

كلامرنبوت جلد

جن کا اہل کتاب کو انتظار رہا ہے۔ ہر چند کہ قیصر کے دل میں نور اسلام جلوہ اقلن ہو چکا تھا لیکن تخت وسلطنت کی محبت اور رعایا کے خوف سے وہ روشنی بچھ گئی۔ اس نے حضرت دحیہ کلبی ہے کہا کہتم رومیہ کے اُسقف اعظم صغاطر سے جا کر ملواور اسے اسلام کی دعوت دو۔ اگر وہ ایمان لاتا ہو راہ ہموار ہوجائے گی۔ نبی علیقہ کو جب اس کی اطلاع دی گئی تو آپ نے صغاطر کے نام دعوتی خط کلھا۔ خط کا مضمون بیتھا:

> ''جس نے اسلام قبول کیا اس پر سلام ہو۔ میرا مسلک وہی ہے جس پر عیسیٰ بن مریم روح اللہ کار بندر ہے ہیں۔اور وہ کلمة اللہ تھے جوعصمت مآب مریم کودد بعت ہوا تھا۔ میں اللہ پر اوران کتابوں پر جوابرا ہیم، اسحاق، لیقوب اوران کی اولا د پر نازل ہو کیں ایمان رکھتا ہوں۔موسیٰ عیسیٰ اور دوسرے انبیاء کورب کی طرف سے جوعطا ہوا اس کا ہم عقیدہ رکھتے ہیں۔ہم نبیوں میں کسی بھی تفریق واقعیاز کے قائل نبیس ہیں۔ہم مسلم ہیں۔سلام اس پر جو ہدایت کی پیرو کی اختیار کرے۔''

اس نے بیدخط پڑھ کراپنے مسلمان ہونے کا اعلان کردیا لیکن لوگ طیش میں آ گئے اور اسے شہید کردیا۔

قیصر کے نام جو مکتوب نبی علیک نے بھیجا تھا اس کی اصل کا پی دریافت ہو پیکی ہے۔ تاریخ میں اس مکتوب گرامی کی موجودگی کا ساتویں صدی ہجری تک اسپین میں پند چلتا ہے۔ زوال اندلس کے بعد ریمکتوب سی طرح مکہ پہنچادیا گیا۔ حجاز کے حکمر ال ہاشی خاندان نے اسے اپنے یہاں محفوظ رکھا۔ مئی ۵۷ واء میں اخبارات کے ذریعہ سے یہ خبر شائع ہوئی کہ ہاشی خاندان کے شاہ عبداللہ شریف حسین (شریف مکہ کے فرزنداور شرق اردن کے شاہ حسین کے دادا) نے یہ مکتوب اپنی ملکہ نہجہ کو اس شرط پر دے دیا تھا کہ کسی اشد ضرورت پر کسی مسلمان حکمر ال کے ہاتھ فروخت کردینا۔ چنال چہ ابو ظہبی کے حکمر ال شیخ زید بن سلطان النہیان نے اس گراں قد ر

(٢) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ بَعَتَ بِكِتَابِهِ إِلَى كِسُرىٰ مَعَ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ حُذَافَةً السَّهُمِي فَاَمَرَهُ أَنُ يَّدْفَعَهُ إِلَى عَظِيمٍ الْبَحُرَيْنِ فَدَفَعَهُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ حُذَافَةً السَّهُمِي فَاَمَرَهُ أَنُ يَّدْفَعَهُ إِلَى عَظِيمٍ الْبَحُرَيْنِ فَدَفَعَهُ عَلَيْهِمُ الْبَحُرَيْنِ فَدَفَعَهُ اللَّهِ بُنِ حُذَافَةً السَّهُمِي فَاَمَرَهُ أَنُ يَدْفَعَهُ إِلَى عَظِيمٍ الْبَحُرَيْنِ فَدَفَعَهُ عَلَيْهِمُ الْبَحُرَيْنِ فَدَفَعَهُ عَلَيْهِمُ الْبَحُرَيْنِ إِلَى عَظِيمٍ الْبَحُرَيْنِ فَدَفَعَهُ عَظِيمُ الْبَحُرَيْنِ إِلَى عَظِيمُ الْبَحُرَيْنِ اللهِ بُنِ حُذَافَةً السَّهُمِي فَامَرَهُ أَنُ يَدْفَعَهُ قَالَ ابُنُ الْمُسَيِّبِ فَدَعَا عَلَيْهِمُ رَضُولُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْبَعُرَيْنِ إِنَّهُ مَنْ يَعَدُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْبَحُرَيْنِ إِلَى كَسُرَى فَلَمَا قَرَأَ مَزَقَةُ قَالَ ابُنُ الْمُسَيِّبِ فَدَعَا عَلَيْهِمُ رَعْلَهُ مَنْ الْمُسَيِّ أَنْ الْمُسَيِّنِ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْبَعُمَ الْنَهُ مَنْ إِنَّهُ مَوْ أَنْ الْمُسَيِّنِ أَنْ أَنُولُ اللَّهِ عَلَيْ لَهُ مَنَ إِنَّهُ مَنَا إِنَ إِنَّا الْمُعَمَعَةُ مَنْ الْمُعَنْ إِنَا إِنَّةُ الْهُ مَنْ عَائِهُ مَنْ الْمُ مُعَهُ مُ إِنَّا إِنْهُ الْحُمَنَةُ فَالَةُ مَنْهُ إِنَّهُ مَنْ أَنْ مُنَهُ مُ أَنْ عَائَةُ مَنْ إِنَهُ مُعَنَا عَلَيْهُ مُ الْمُ مُنَعَانِ اللَهُ عَلَيْ الْنَا مِنْ الْمُعَالَةُ مَا أَنْ الْنَا مِ أَنْ الْمُ الْمَا مَنْ إِنَّهُ مَا أَنْ الْنَا مِنَهُ مِنْ إِنْ إِنَا لِنَهُ مُ مُنَ مَنَ إِنَ الْنَهُ مُ أَنْ الْعُنَا الْنَا عَالَ الْنَهُ مُ مَنَ أَنْ الْنَا مِنْ أَنْ الْنَهُ مَنْ أَنْ إِنَا عَائِ مُ عَائِهُ مِنْ أَنْ مُ أَنْ الْنُهُ مَا إِنَا عَالَهُ مَا لَنَا الْنَا مِنَا مِ الْنَا مِنَا مَعَا مَا الْنَا مِ أَنْ مَا مَنَ مَا مَنَ مَعُهُ مُ مُ أَنْ مَائِ الْنَا الْمُ مُ مُ مَنْ أَنْ مَا مَا أَنْ أَنَا الْنَا الْمُ مُ مَا مُ مَا مَا مُ مُ مُ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مُ مُ مُ مَائِ مَ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَ مَ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَ مَ مَا مُ مَ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مَا مَ

ترجمہ: حضرت ابن عبال سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے کسر کی کے نام اپنا کمتوب گرامی عبد اللہ ابن حذافہ مہمی کے ہاتھ روانہ فر مایا۔ انھیں بیتکم دیا کہ وہ اسے بحرین کے حاکم کے پاس لے جائیں (تا کہ وہ کسر کی تک پہنچا دے) اور بحرین کے حاکم نے اسے کسر کی کے پاس پہنچا دیا۔ جب کسر کی نے اس مکتوب کو پڑھا تو اسے پھاڑ کر پھینک دیا۔ ابن میتب (حدیث کے ایک راوی) کہتے ہیں کہ رسول خدا علیق نے کسر کی اور اس کے طاعت گز اروں کے لیے بد دعا کی کہ ''وہ پاش پاش کردیے جائیں بالکل پارہ پارہ۔'

تشریح:رومن امپائر کی طرح فارس (ایران) بھی قدیم ترین شہنشا ہیت کا گہوارہ رہا ہے۔اس وقت اس کی سلطنت ایک طرف سندھ تک وسیع تھی تو دوسری جانب عراق اور عرب کے اکثر حصے یمن، بحرین اور عمان وغیرہ ایران کے زیرافتد ارتصے اس سلطنت کے حکمراں کا لقب خسر وہوا کرتا تھا۔ کسر کی اس کا معرب ہے۔ حضور علیات نے جس کسر کی کے نام گرامی نامہ بھیجا تھا اس کا نام پر ویز تھا۔ جو ہر مزین نوشیر واں کا بیٹا تھا۔

حضور علیق کی بد دعا کا نتیجہ بیر سامنے آیا کہ ابھی زیادہ وقت نہیں گز راتھا کہ اس کی سلطنت پروہ لعنت نازل ہوئی کہ ہزاروں سال کی عظیم الشان سلطنت پارہ پارہ ہوکررہ گئی۔

خسر و پرویز نے ندصرف میر کہ نامہ مبارک چاک کیا بلکہ اس نے ایک گستا خی اور کی۔ اس نے یمن کے اپنے نائب اور اپنے بیشیج بازان کو پنام بھیجا کہ تجاز کے مدعی نبوت کو ہمارے پاس بھجواد و۔ اس نے اپنے دوآ دمی آپ کے پاس بھیج ۔ انھوں نے آپ سے اپنی آمد کا مقصد بیان کیا کہ خسر و نے آپ کو طلب کیا ہے۔ نبی علیق نے فرمایا کہ اس کا کل مجھ سے جواب لے لینا۔ المحکے روز آپ نے فرمایا کہ اپنے حاکم بازان کو بی خبر پہنچا دو کہ میر ے دب نے خسر و پر و یز کا کا متمام کردیا۔ اصل میں خسر و کی رومیوں سے جنگ چھڑی ہوئی تھی خسر و شکست پھ رہا تھا مگر صلح پر آمادہ نہیں تھا۔ اس کے بیٹے شیر و بیہ نے باپ کو قتل کر کے رومیوں کی نشرا لط پر اُن سے سلح کر لی۔ لیکن چھ مہینے کی مخصر مدت میں وہ بھی دنیا سے چل بسا اور ایران سلطنت پارہ پارہ ہو کر رہ گئی۔

ادھریمن کے حاکم بازان نے نبی علیقہ کی تعلیمات پرغور کرنے کے بعد اسلام قبول کرلیا۔ پھراس کے درباریوں کے علاوہ بہت سے دوسر بے لوگ بھی اس کی پیروی میں اسلام لے

كلامرنبوت جلديا

آئے۔ ایک سال کے بعد بازان کے انتقال کے بعد یمن میں بدامنی پھیل گئی۔ نبی عظیقہ نے اس کے نابالغ بیٹے کو حاکم مقرر فرمایا۔اورامن وامان کی بحالی کے لیے ابومو کی اشعر کی اور معاذین جبلؓ اورعامر ہمدانی وغیرہ کویمن کےاضلاع کامنتظم بنا کر بھیجا۔

سریٰ کے نام نبی علیق نے جومکتوب بھیجاتھا،اس کی اصل کا پی دریافت ہوگئی ہے۔ ید مکتوب پھٹا ہوا تھا جس کو جوڑ کر ٹھیک کیا گیا ہے۔ میدخط لبنان کے سابق وزیر خارجہ ہنری فرعون کے پاس محفوظ ہے۔ اس کا انکشاف شام کے ایک عالم ڈاکٹر صلاح المنجد نے کیا ہے۔ ہنری فرعون کے والد نے پہلی جنگ عظیم کے اختیام پر بیدد ستاویز دمشق میں ڈیڑ ھ سواشر فی میں خریدا تھا۔١٩٦٢ء تک ہنری فرعون کو بیخبر نہتھی کہ بیکتوب نبوی میں سے ایک اہم مکتوب ہے۔ ڈ اکٹر حميداللدن ايخ ايك تحقيقي مضمون ميں اس كے اصلى ہونے كايفتين خلام ركيا ہے۔ اس مكتوب كوہم يهان فل كرتے ميں:

> بسم الله الرحمٰن الرحيم. مِن مُحَمَّدٍ عَبُدِ اللهِ وَ رَسُوُلِهِ اِلٰى كِسُرْى عظيم فارِس. سَلامٌ عَلٰى مَن اتَّبَعَ الْهُدَىٰ وَ امَنَ بِاللَّهِ وَ رَسُوُلِهٍ وَ شَهِدَ أَنُ لَّا اللَّهَ اللَّهُ وَحُـدَهُ لاَ شَرِيُكَ لَهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ. أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ اللَّهِ فَإِنَّنِي ٱنَا رَسُوُلُ اللَّهِ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً لِلَّا نُذَرَ مَنُ كَانَ حَيًّا وَّ يَحِقَّ الْقُوْلُ عَلَى الْكَافِرِيْنَ أَسْلِمُ تَسْلَمُ فَإِنُ أَبَيْتَهُ فَإِنَّمَا عَلَيُكَ إِثْمُ الْمَجُوْسِ.

> ''بسم اللَّدالرحمٰن الرحيم \_اللَّد کے بند ےاوراس کے رسول محمد کی طرف سے سرکی عظیم فارس کے نام ۔سلام ہواس پر جو ہدایت کی پیروی اختیار کرے۔ادراللہ ادراس کے رسول پرایمان لائے۔اور جس نے گواہی دی کہاںٹد کے سواکوئی معبودنہیں۔وہ ایک ہےاس کا کوئی شریک نہیں ۔اور محداس کے بندےاوراس کے رسول ہیں ۔ میں شہصیں اللّٰدكى دعوت كى طرف بلاتا ہوں \_ كيوں كەييس خدا كارسول ہوں جسے تمام ہى انسانوں کی طرف بھیجا گیا ہے'' تا کہ میں زندوں کو ( آخرت سے ) ڈراؤں اور اہل کفریر

(سول) نبی علیلی نبی جو کمتوب قیصر کے نام بھیجا تھا اس میں اور اس کمتوب میں جو کسر کی کے نام لکھا گیا ہے بنیا دی فرق پایا جاتا ہے۔ قیصر اہل کتاب میں سے تھا اور کسر کی اہل کتاب میں سے نہیں تھا۔ اس لیے دعوت گر چہ دونوں کوا یک ہی ( تو حید کی ) دی گئی ہے کیکن فطر کی طور پر دعوت کے پیش کرنے کا انداز الگ الگ اختیار فرمایا گیا ہے۔ کسر کی کے مکتوب میں واوین کی عبارت قرآن ( یُس : • ک ) سے ماخوذ ہے۔ جو کسر کی کے مناسب حال ہے۔ اس میں زور دیا گیا ہے کہ اگر دوہ انکار کرتا ہے تو اس پر جمت تو قائم ہی کر دی جارہی ہے حکل وہ پنہیں کہہ سکے گا کہ بھی تو کسی زیر کی دعوت ہی نہیں دی ، میں کیسے ایمان لا تا۔ وہ ایمان نہیں لا تا تو اپنے گناہ کے ساتھا اس کی گردن پر قوم کے گناہ کا بار بھی ہوگا۔ عوام حکم ال سے متاثر ہوتے ہیں اور اس کے ساتھا اس کی کے اختیار کرنے کے اختراب کی میں کیسے ایمان لا تا۔ وہ ایمان نہیں لا تا تو اپنے گناہ کے ساتھا اس کی مزان پر قوم کے گناہ کا بار بھی ہوگا۔ عوام حکم ال سے متاثر ہوتے ہیں اور اس کے دین و مذہب

حجت قائم ہوجائے۔''اسلام قبول کرلو،سلامت رہوگےادراگرا نکار کرو گے تو سارے

آتش پرستوں کاعذاب بھی تمھاری گردن پر ہوگا۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ مَ كَتَبَ اللٰى كِسُوىٰ وَ اللٰى قَيْصَرَ وَ الَى النَّجَاشِيِّ وَ اللٰى كُلِّ جَبَّارٍ يَدْعُوُهُمُ الَى اللهِ وَ لَيُسَ بِالنَّجَاشِيِّ الَّذِى صَلَّى عَلَيْهِ النَّبُى عَلَيْكَ.

**ترجمہ**: حضرت انس ؓ سے روایت ہے کہ نبی علیلیتہ نے سریٰ اور قیصر اور نجاشی اور ہر جابر و مقتدر حکمر ال کو خطوط لکھے جن میں انھیں اللہ (کی اطاعت یعنی اسلام) کی طرف دعوتی دی گئی تھی۔ یہاں نجاشی سے مراد وہ نجاشی نہیں ہے جس کی نبی علیلیتہ نے (مدینہ میں غائبانہ) نماز جنازہ پڑھی تھی۔

تشريح:اس روايت كے آخر ميں اس بات كا اظہار كيا گيا ہے كہ يہاں نجاشى سے مرادوہ نجاشى نہيں ہے جس كو نبى عليقة نے دعوت نامہ بھيجا تھا اور وہ مسلمان ہو گيا تھا۔جس كے انتقال پر آپ نے مدينہ ميں صحابة سے فر مايا تھا كہ مردصالح تمھا را بھائى اصحمہ كا انتقال ہو گيا ہے۔اٹھو، اس كى نماز جنازہ پڑھو۔ اور پھر آپ نے اس كى غائبانہ نماز پڑھائى۔

آپؓ نے دونوں نجاش کو مکتوب بیصیح تھے۔ پہلے نجاش نے تو اسلام قبول کرلیا تھا۔ دوسرے کے بارے میں اختلاف پایا جاتا ہے۔بعض کے نزدیک اس نے بھی اسلام قبول کرلیا تھا لیکن بعض کے نزدیک وہ مسلمان نہیں ہوا تھا۔

جبش عرب کے جنوب میں مشرقی افریقہ میں واقع ایک ملک ہے۔ حبش کواتھو پیا کہتے ہیں۔ حضور علیق کی بعثت کے وقت اس ملک پر عیسائی بادشاہ کی حکمرانی تھی۔ حبشی زبان میں بادشاہ کونجوں (Negus) کہتے ہیں۔ نجاشی اسی نجوں کا معرب ہے۔ یہاں ہم وہ مکتوب قتل کرتے ہیں جوآپ نے نجاشی صحمہ کے نام بھیجاتھا۔

> بسم الله الرحمٰن الرحيم. مِن محمد رسُوُل اللهِ إلى النَّجَّاشِى عظيم الحبَشةِ سلامٌ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدىٰ، اَمَّا بعد، فَإِنِّى اَحْمَدُ اليک اللَّهَ الَّذِى لا الٰه الَّه هُوَ الْمَلِکُ القُدوسُ السَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ وَ اَشُهَدُ اَنَّ عِيْسَى بُنُ مريم رُوحُ اللهِ وَ كَلِمَتُهُ اَلْقَاهَا الل مَرُيَمَ الْبَتُولُ الطَّيّبةِ الحَصِينة فحملتُ بعيسى مِن روحِه و نفخه كَمَا خلقَ ادَمَ بِيَدِه وَ اِنِّى ادعُوك اِلَى اللهِ وَحُدَهُ لاَ شَرِيُكَ لَهُ وَالمَوالات على طاعَتِه وَ اَنُ تتبعنى و تُوقُنُ بِالَّذى جَآءَ نِىُ، فَانِّى رَسُولَ اللهِ وَ اِنِّى أَدعُوكَ وَ جُنُودَكَ الَّى اللهِ عزّوجَلَّ و قَد بلّغتُ و نصحتُ فاقبل نصيحتِى والسلام على مَن اتَّبَعَ الْهُدَى.

> کر تھی۔ <sup>دوب</sup>سم اللہ الرحمٰن الرحیم مے تحد رسول اللہ کی طرف سے جبش کے با دشاہ نحباشی کے نام۔ سلامتی ہواس پر جو ہدایت کی پیروی اختیار کرے۔ بعد ازیں، میں اس خدا کی حمد تمھارے سامنے کرتا ہوں جس کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ با دشاہ ہے، نہایت مقدس، سراسر سلامتی، المن دینے والا، نگہبان اور میں شہادت دیتا ہوں کہ میسیٰ ابن مریم اللہ کی

روح اوراس کا کلمہ ہیں جس کواللہ نے مریم پاک دامن کی طرف ڈالا تھا۔ عیسی اس کی روح اور پھونک سے حمل میں آئے۔ جس طرح آ دم کو اس نے اپنے ہاتھ سے پیدا کیا، اور میں شمین اللہ کی طرف دعوت دیتا ہوں جو داحد ہے اور جس کا کوئی شریک نہیں۔ اور اس دوتی اور باہمی اتحاد کی طرف دعوت دیتا ہوں جو اللہ کی اطاعت پر قائم ہوتا ہے۔ اگر میر ا اتباع کرتے ہوا در اس پر یقین کرتے ہوجس نے مجھے بھیجا ہے تو میں اللہ کارسول ہوں اور میں شمین ادر تمار الے تشکر کو اللہ عز دجل کی طرف دعوت دیتا ہوں۔ میں تبلیغ ونصیحت کا فرض ادا کر چکا۔ اب نصیحت قبول کرو، بیروان ہدایت پر سلام ہو۔

نبی علیلیہ کے دست یاب مکتوبات میں سے نامۂ مبارک بھی شامل ہے جسے آپ نے حبشہ کے بادشاہ نجاش کولکھا تھا۔ بیہ نامہ مبارک عمر بن امتیہؓ کے ہاتھ بھیجا گیا تھا۔اس مکتوب کی اصل کابی اکتوبر ۱۹۳۸ء میں دشق میں دست یاب ہوئی، دشق سے سی مکتوب انگلینڈ لے جایا گیا۔وہاں برنش میوزیم میں ماہرین نے اس کا معاینہ کیااور پھردشق واپس کر دیا۔ حضور علیقہ نے دعوتی خطوط بہت سے حکمرانوں اور اہم شخصیتوں کوتحریر فرمائے۔ یہاں بہطورنمونہ چندا ہم خطوط کو پیش کیا گیا ہے۔ آپؓ کے دعوتی خطوط کے مطالعہ سے کئی بنیا دی باتیں ہمارے سامنے آتی ہیں۔ آپؓ نے اپنے خطوط کی زبان نہایت سادہ اورسلیس رکھی ہے۔ بے جالفاظی ہے گریز کیا گیا ہے۔ آپؓ نے اُس کی صاف وضاحت فرمائی کہ آپؓ بیدخط خدا کے ایک رسول کی حیثیت سے بھیج رہے ہیں۔ پھرآ پ کی دعوت کیا ہے؟ اے مبہم الفاظ میں نہیں بلکہ واضح الفاظ میں پیش کیا ہے۔ کسی پہلوکونظرا نداز نہیں کیا۔ اپنے دعوت نا موں میں اس کا لحاظ رکھا ہے کہان کے مخاطب کون ہیں؟ ان کی نفسیات کیا ہے؟ اوران کی اپنی مذہبی روایات کیا رہی ہیں؟ یہلحاظ آ پٹ نے اس لیے رکھا تا کہ مدعوکو دعوت کے شبحصنے اور اس کے قبول کرنے میں آسانی ہو۔ آپ کی دعوت کو قبول نہ کرنے اور اس سے منہ پھیر لینے کے بُرے نتائج کیا ہو سکتے ہیں، ان سے بھی آئے نے آگاہ فرمایا۔ یعنی اپنے مکتوبات میں آئے نے ترغیب اور تر ہیب دونوں طریقے ۔ اختیار فرمائے۔ آپ کے دعوتی خطوط میں آج کے داعیان حق کے لیے رہ نمائی کا بہت کچھ سامان موجودے۔

(1) عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللّ إِمَا عَلَى اللَّهِ عَلَى الْ

**ترجمہ**: حضرت عائشہ ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ لوگوں کوایسے ہی کا موں کے کرنے کا تحکم دیتے تھے جن کی ان میں استطاعت ہوتی تھی۔

**تشریح:** دین میں آدمی بس اتنے ہی کا ملکف ہے جتنی اس کے اندر طاقت ہے۔ نبی ﷺ ہمیشہ اس کالحاظ رکھتے تھے۔ کسی کی قوت کاراور اس کی جسمانی ودہنی صلاحت کود کیھتے ہوئے کوئی خدمت اس کے سپر دفر ماتے تھے۔ بلکہ بعض کوتو آپؓ نے اس سے روکا بھی ہے کہ وہ اپنے ذمہ وہ کام لیں جس کی طاقت اور استطاعت ان کے اندرنہیں پائی جاتی۔

(٢) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ مَسْعُوْدٍ قَالَ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَانَ يَتَخَوَّلُنَا بِالْمَوْعِظَةِ فِي الْآيَامِ كَرَاهِيَة السَّامَةِ عَلَيْنَا.

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جمیں وعظ کہنے میں اس بات کا خیال رکھتے تھے کہ کہیں وہ ہمارے اُکتا جانے کا سبب نہ بن جائے جوآپ کو پسند نہ تھا۔

تشريح: وعظاور نفيحت ميں بھی اعتدال کا خيال رکھنا ضروری ہے۔ جنح وشام يا ہروقت لوگوں کو وعظ اور نفيحت سے فيض ياب رکھنے کا سلسلہ قائم رکھنے ميں اس کا قو کی انديشہ ہے کہ لوگ مواعظہ حسنہ سے اُکتا جا کميں اور اپنے ليے اسے ايک مصيبت سمجھنے لگيں۔ نبی عليظہ انسان کی نفسيات کا پورالحاظ رکھتے تھے۔ آپ عابتہ تھے کہ لوگوں کا نشاط باقی رہے۔ وہ اُکتا ہٹ محسوس نہ کريں۔ حضرت ابن مسعود بھی نبی عليظہ کے طرز عمل کی بيروی فرماتے تھے۔

(٣) وَ عَنُهُ يَقُوُلُ قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ لاَ حَسَدَ إلاّ فِي اِثْنَتَيْنِ رَجُلٌ اتَاهُ اللَّهُ مَالاً فَسَلَّطُهُ عَلَىٰ فَسَلَّطُهُ عَلَى مَعَا وَ مَالاً فَسَلَّطُهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقِّ وَ رَجُلٌ اتَاهُ اللّٰهُ حِكْمَةً فَهُوَ يَقْضِى بِهَا وَ يُعَلِّمُهَا.

ترجمه: حضرت عبدالله بن مسعودٌ مردایت ہے کہ رسول الله علیظی نے فرمایا:''حسد صرف دوشخصوں سے کرناردا ہے ایک دہ خض جسے خدانے مال عطا کیا اور راوحق میں اسے خرچ کرنے ک

توفیق دی دوسرادہ څخص ہے جسے خدانے حکمت عطا فر مائی اور وہ اس کے مطابق معاملات کا فیصلہ کرتا ہےاوراس حکمت کی (لوگوں کو) تعلیم دیتا ہے۔'

تشريح: يہاں حسد كالفظ بطور مبالغداستعال ہوا ہے اس سے مراد غبطہ يارشك ہے، حسد يہ ہے كەآ دى كى كى سرفرازى اورتر قى اوراس كى نعمتوں كود كير بيآ رز وكرنے لگے كە يغمتيں اس سے چھن جائيں۔اوروہ مقام بلند سے ينچ گر جائے - يد حسد قطعاً حرام ہے۔صرف كى نطالم اور مفسد كے سلسلہ ميں اس كے زوال نعمت كى آرزوكى جاسكتى ہے تا كە اس كے ظلم وفساد سے تخلوق خدا نجات پاسكے خبطہ يارشك جائز ہے كى كى سرفرازى اوراس كى نعمتوں كود كيركرا گركوئى بيآ رزو كرتا ہے كہ خدا كر اس كوچى بير چيز ميسر ہوتواس ميں كوئى قباحت نہيں ہے۔

اس حدیث میں در حقیقت یہ بتایا گیا ہے کہ دنیا کی زندگی میں بیددوشم کے آدمی ایسے بیں جو حقیقت میں قابل رشک ہیں، ایک مال دار جس کا مال راہ حق میں صرف ہور ہا ہو دوسرا صاحب علم ودانش جواپنی بصیرت اور قوت فیصلہ سے معاملات کو سلجھا تا ہواور مسائل کو صحیح طور پر حل کرتا ہواور جس کی کوشش بیہ ہو کہ خدانے اسے جس علم وحکمت سے نوازا ہے دہ علم وحکمت دوسروں کے حصہ میں بھی آ سکے ۔ تا کہ دین کے صحیح تصور سے لوگ آ شنا ہو سکیں اور دین چن کی صحیح نمایندگی عالم میں ہو سکے۔

ال حديث س ملتى جلتى ايك حديث اور صحيحين من ملتى ہے۔ نبى عَقَيْقَةً فرماتے بين: لاَ حَسَدَ اِلاَّ عَلَى اِنْنَتَيُنِ: رَجُل آتَاهُ اللَّهُ الْقُرُانَ فَهُو يَقُومُ بِهِ انَآ اللَّيُلِ وَ انَآ اللَّيُوارِ وَ رَجُلٍ اَتَاهُ اللَّهُ مَالاً فَهُو يُنْفِقُ مِنْهُ انَا اللَّيُلِ وَ انَآءَ النَّهَارِ (بخارى، مسلم عن ابن عرُ) "صرف دو شخصوں پر صدروا ہے۔ ايک و شخص جس کو اللّذ فرآن عطافر مايا ہواوروہ شب وروز كاكثر اوقات ميں اس كے ساتھ قيام كرتا ہو۔ دوسراو شخص جس كو خدانے مال عطاكيا ہواوروہ اسے شب وروز كاكثر اوقات ميں (راوچن ميں) خرچ كرتا ہو۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسٍ بُنِ مَالِكٍ قَالَ: جَمَعَ النَّبِيُّ عَلَنِّ مَاسًا مِّنَ الْانْصَارِ فَقَالَ: إِنَّ قُرَيْشًا حَدِيْتُ عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ وَ مُصِيْبَةٍ وَ إِنِّى أَرَدُتُ أَنُ أُجِيْزَهُمُ وَ أَتَأَلَّفَهُمُ آمَا قُرَيْشًا حَدِيْتُ عَلَنُ أُجِيْزَهُمُ وَ أَتَأَلَّفَهُمُ آمَا تَرَضُونَ أَنُ يَرُجُونَ إِنَّ مَا يَعَانُ أَجَانُ أَجَانُ أَعَالُ وَ تَرُجْعُونَ بِرَسُولُ اللَّهِ إِلَى بُيُوْتِكُمُ؟ قَالُوُا تَرَضُونَ أَنُ الْمَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَالُ أَنُهُ مُ أَمَا تَرَضُونَ أَنُ أُجِيْزَهُمُ وَ أَتَأَلَّفَهُمُ آمَا تَرُضُونَ أَنُ أَجْ مُعَانُ أَجْ مُعَانُ أَجْ مُعَانُ أَعَالُ وَ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ عَامُ أَعَالُ عَلَيْهُ مَا أَمَا عَنْ أَوْ أَنْ أَرُدُتُ أَنُ أُجْ يَوْ عَالَهُ أَنَا أَعُهُمُ أَمَا تَرُضُونَ أَنُ أَحْ يَرُعُمُ وَ أَتَأَلَّفَهُمُ أَمَا تَرُضُونَ أَنُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى أَعَانُ أَعْ أَنَا أَعْ أَعْنُ أَعُنُ أَعُونُ عَانَ أَعْ أَنُهُ إِنَّا أَعُنُ أَعُهُمُ أَمَا مَا عَنُ أَنُ أَعُرُ أَعُنُ أَنُ أَعُنُ أَنُ أَعُنُ أَعُهُمُ أَمَا مَا عَالُوا إِنَّا أَعُ أَنُ أَنُ إِنِي مَالَكُ إِلَى اللَّهُ إِنَّانُ مُ إِنَّا أَعُنَا أَنَا أَعُنُ أَنُ أَعَالُ أَنَا أَعُنُ أَعُرُ أَعُمُ أَعَالُوا إِلَيْ أَعُرُ مُ إِنَا أَنَ أَنَ أَنَ أَنُ أَنُ أَعُنُ أَعُهُمُ أَمَا مُ أَعُمُ أَعَانُ أَعُنُ أَعْ أَعُنُ أَعُهُمُ أَعُمُ أَعَانُ أَعُهُ مُ أَمَا مُ أَعْنُ أَعُرُ أَعُنُ أَعُمُ أَعْ أَعُنُ أَعُمُ أَعُا أَعُ أَعُنُ أَعْ أَعُنُ أَعْلُوا إِلَا إِنَا إِلَى أَعُولُ عُمُ أَعَالُوا إِنَا أَعْنَا أَعْنُ أَعْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْلُوا أَعْنُ أَعْنُ أَعْ أَعُنُ أَعُنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعُ أَعُهُ أَعُنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَنِ أَعْنُ أَعُنَا قُوا أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعُنُ أَعْ أَعْنُ أَعْنُ أَعُنُ أَعْنُ أَعُنُ أَعْنُ أَعُ أَعْ أَعُنُ أَعُنُ أَعْنُ أَعْنُ أَنْ أَعْنُ أَعُهُ أَعُنُ أَعُنُ أَعُنُ أَعُنُ أَعْ أَعْنُ أَعْ أَعُنُ أَعْنُ أَعُ أَعُ والا أَعْنُ أَعْ أَعْنُ أَعْ

بَلَى. قَالَ لَوُ سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًّا وَ سَلَكَتِ الْأَنْصَارُ شِعْبًا لَسَلَكُتُ وَادِيَ الْإَنْصَارِ أَوُ شِعْبَ الْإَنْصَارِ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ نبی علیق نے انصار کو جع کیا اور فرمایا: " قریش ابھی تازہ جلد ہی جاہلیت سے نکل کر مسلمان ہوئے ہیں اور فقر کی مصیبتیں تجسل رہے ہیں ۔ میں ان کی پچھ مد دکر نی چاہتا ہوں ۔ اور چاہتا ہوں کہ تالیف قلب کروں ۔ کیاتم اس پر راضی نہیں ہو کہ اور لوگ تو دنیا کا مال لے کر اپنے گھروں کو جائیں اور تم خدا کے رسول کو لے کر اپنے گھروں کو جاؤ؟ "انصار ہو لے کہ کیوں نہیں ، ہم اس پر راضی ہیں اس کے بعد آپ نے فرمایا: " اگر لوگ ایک وادی سے گز ریں اور انصار دوسر ے راستے یا دادی سے گز ریں تو میں اس راستے کواختیار کروں گا جس سے انصار جائیں گے۔"

تشريح: ال روايت كاايك تاريخى پس منظر ہے۔ جنگ حنين كے بعد آپ نے اسلامى فوج كو طائف كى طرف پيش قدى كاتحكم ديا۔ طائف حصار بند شہر تعا ۔ جس ميں ايك مضبوط و متحكم قلعد تعا-اسلامى فوج نے ميں روز تك قلعه كا محاصره كيا ـ محصور بن قلعه سے باہر نكل كر لڑنے كى جرائ نه كر سكے ـ محاصره كوطول دينا بى عليلية نے پند نه كيا۔ آپ نے صحابہ سے مشوره كيا۔ اہل رائح كا موقف يد تعاكر محصور بن كا جنگى كردار متزلزل ہو چكا ہے۔ ان كے دوباره بغاوت كرنے كا المكان دكھا كى نہيں دينا - محصور بن كا جنگى كردار متزلزل ہو چكا ہے۔ ان كے دوباره بغاوت كرنے كا المكان دكھا كى نہيں دينا۔ محاصره الحاليا گيا۔ طائف سے آپ واپس جعرانة شرف لائے۔ يہاں آپ نے مال غذيمت مجاہدين ميں تقسيم فر مايا۔ قريش كے دلوں كو متخر كرنا آپ كے پيش نظر تعا اس ليے مال وقت ابتر ہو چكى تقى ۔ انسار كے بعض لوگوں كو جن كى نظر حضور عليك كى حمت عملى پر نہ تھى اس ہو كى۔ انتر ہو تك تعل رائي ال مال ہوا۔ آپ كو معلوم ہوا تو آپ نے معان محاص محاص ہو كا ہے۔ اس موقت ابتر ہو چكى تقى ۔ انصار کے بعض لوگوں كو جن كى نظر حضور عليك كى حمت عملى پر نہ تھى شال ہو اس ہو كى۔ انتر ہو تي تي رائى ال مال ہوا۔ آپ كو معلوم ہوا تو آپ كى معاش حالت بھى اس موقت ابتر ہو جكى تھى ۔ انصار کے بعض لوگوں كو جن كى نظر حضور عليك ہي كى محمت عملى پر نہ تھى شكار يہ محل ہو اس مو كى۔ انتر ہو تي تي پر معالے كيثر سے ملال ہوا۔ آپ كو معلوم ہوا تو آپ نے انصار كو جمع كيا۔ اس موقع پر آپ نے جو خطبہ ديا وہ ايجاز و بلاغت كى بہترين مثال ہے۔ آپ نے انصار كو خاطب موقع پر آپ نے جو خطبہ ديا وہ ايجاز و بلاغت كى بہترين مثال ہے۔ آپ نے انصار كو خاطب

کیا بیر پیچنہیں ہے کہتم پہلے گم راہ تھے۔اللّٰد نے میرے ذریعہ سے تنھیں ہدایت سے نوازا یہ پراگندہ ادرمنتشر تھے،اللّٰہ نے میرے ذریعہ سے تم میں دحدت پیدا کی یہ مفلس تھے خدا

الْمَيِّتِ. قُلُ اَلسَّلاَمُ عَلَيْكَ. قَالَ: قُلُتُ اَنُتَ رَسُوُلُ اللَّهِ؟ قَالَ: اَنَا رَسُوُلُ اللَّهِ الَّذِى إِذَا اَصَابَكَ ضُرٌّ فَدَعَوْتَهُ كَشَفَهُ عَنُكَ وَ إِنُ اَصَابَكَ عَامٌ سَنَةٌ فَدَعَوْتَهُ اَنُبَتَهَا لَكَ وَ إِذَا كُنُتَ بِاَرُضٍ قَفُرٍ اَوُ فَلاَةٍ فَضَلَّتُ رَاحِلَتُكَ فَدَعَوْتَهُ رَدَّهَا عَلَيْكَ.

ترجمہ: حضرت جابر بن سلیم سے روایت ہے۔وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک شخص کودیکھا کہ وہ جو بات فرماتے لوگ قبول کر لیتے کوئی چوں چرا بالکل نہ کرتے۔ میں نے پوچھا کہ یہ کون ہیں؟ لوگوں نے کہا کہ بیاللہ کے رسول ہیں۔(میں ان کے پاس گیا اور) میں نے کہا کہ علیک السلام یا رسول اللہ، دوبار۔ آپؓ نے فرمایا کہ ''علیک السلام مت کہو کیوں کہ اس طرح مردوں کو سلام کرتے ہیں۔ بلکہ یوں کہ والسلام علیک۔'' میں نے عرض کیا کہ آپ اللہ کے رسول ہیں؟ فرمایا: ''میں اس اللہ کا رسول ہوں کہ جب سمیں نقصان پنچ اور تم اے پکاروتو وہ نقصان تم سے دور کردے۔ اور اگر تم پر قحط آجائے اور تم اے پکاروتو وہ تمھارے لیے نبات (اور غلہ وغیرہ) اُگائے اور جب کسی بے آب و گیاہ سرز مین میں ہواور تمھاری اونٹی گم ہوجائے اور تم اس سے دعا کروتو وہ اسے تم ارے پاس لوٹا دے۔'

تشريح: کیا سادہ لیکن موثر انداز ہے آپ کا جو آپ نے اس موقع پر اختیار فر مایا۔ آپ کے ارشاد کا مطلب بیدتھا کہ جس خدا سے امیدر کھتے ہوئے تم۔ مصیبتوں میں اسے پکارتے ہواور وہ شہریں مایوں نہیں ہونے ویتا۔ وہ تمھا ری دعا کیں سنتا ہے۔ وہ تمھا ری مدد کو پہنچتا ہے۔تمھا ری ناامیدی امید میں بدل جاتی ہے۔تمھارے بجھے ہوے دل کھل اُٹھتے ہیں، میں اسی خدا کا بھیجا ہوا رسول اور قاصد ہوں۔ کیا تم میر اانکار کر کے اپنے خدا کے ساتھ بے وفائی کے مرتکب نہ ہو گے۔ روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ جابر بن سلیم ایمان لاتے ہیں اور آپ سے بعض مسائل میں رہ نمائی بھی حاصل کرتے ہیں۔

(٢) وَ عَنُ مُعَاوِيَة بُنِ الْحَكَمِ السُّلَمِيَّ قَالَ: بَيْنَا انَا أُصَلِّى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَ مَانِى الْقَوُمُ بِابُصَارِهِمُ!
اِذُ عَطَسَ رَجُلٌ مِّنَ الْقَوْمِ فَقُلُتُ: يَرُحَمُكَ اللَّهُ، فَرَمَانِى الْقَوُمُ بِابُصَارِهِمُ!
فَقُلُتُ: وَ أَثْكَلَ أُمِيَاهُ! مَا شَانُكُمُ تَنْظُرُونَ إلَىَّ؟ فَجَعَلُوا يَضُرِبُونَ بِايَدِيهِمُ عَلى الْفَحَاذِهِمُ فَلَمَا رَأَيْتُهُم يُصَمِّتُونَنِى للْكِنِي سَكَتُ. فَلَمَا صَلَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ الْفَحَاذِهِمُ فَلَمَا رَأَيْتُهُم يُصَمِّتُونَنِى للْكِنِي سَكَتُ. فَلَمَا صَلَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ الْعَرَانِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَيْهُ مَعَلَى وَلاَ عَلَيْ مَعَرَيْنُ لَكَنِي مَعَرَيْ وَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْعَرْبِي الْعَرْبِي فَلَا عَلَىٰ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَىٰ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَىٰ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَىٰ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَعَلَى مَا عَلَى اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَى اللَّهُ مَن كَلَى اللَهِ عَلَيْ اللَهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَىٰ اللَهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهِ عَلَى الللَهِ عَلَى اللَهِ عَلَى ال

ترجمه: حضرت معاويد بن تحكم سلمی سے روايت کرتے ہيں کدايک بار ميں رسول خدا عليك کی ساتھ نماز پڑھر ہاتھا کہ نمازيوں ميں سے ايک شخص کو چھينک آئی تو ميں نے کہاير حمك الله۔ لوگ مجھے طور کرديکھنے لگے۔ ميں نے کہا کہ ہائے ماں کی جدائی! آخر کيا بات ہے کہ تم مجھے طور کر ديکھتے ہو۔ وہ اپنی رانوں پر ہاتھ مارنے لگے۔ جب ميں نے انھيں ديکھا کہ مجھے خاموش کرار ہے ہيں۔ تو ميں خاموش ہو گيا۔ جب رسول اللہ عليك نے والا نہ آپ سے پہلے ديکھا اور نہ آپ کے بعد پر قربان ہوں۔ ميں نے آپ سے بہتر تعليم دينے والا نہ آپ سے پہلے ديکھا اور نہ آپ کے بعد

دیکھا۔ بہ خدا نہ آپؓ نے مجھے ڈانٹا، نہ مارا اور نہ سب وشتم کیا۔ فرمایا:'' یہ نماز ہے۔ اس میں انسانوں کی گفتگو میں سے کوئی بات درست نہیں۔ یہ تو صرف شیخ ، تبییر اور قر آن کی قر اُت ہے۔' میں نے عرض کیا کہ میں زمانۂ جاہلیت سے قریب ہوں۔ اسلام جلد ہی لایا ہوں۔ ہم میں سے بعض لوگ نجو میوں کے پاس جاتے ہیں۔ آپؓ نے فرمایا:'' تم ان کے پاس نہ جاؤ'' میں نے کہا کہ کچھلوگ ہم میں سے بدشگونی لیتے ہیں۔ آپؓ نے فرمایا کہ یہ چیز ایسی ہے جسے وہ اپن سینوں میں محسوں کرتے ہیں۔ یہ ان کو کام سے ہر گزنہ رو کے۔''

**تشریح:** آپ<sup>ع</sup> کی تعلیم وتربیت کا انداز دیکھیے۔نہایت <sup>احس</sup>ن طریقے سے دین کی باتیں سمجھا دیتے ہیں کسی کی لاعلمی اور حیرانی پر درشتی اور کرختگی کا اظہار نہیں فر ماتے۔

اس حدیث سے ریبھی معلوم ہوا کہ نماز حقیقت میں خدا کے ساتھ ہم کلام ہونا ہے۔نماز حمد ہے، نبیج ہے، تکبیر ہے۔کلام الہٰی کی قر اُت ہے۔نماز میں خدا کے سواکسی دوسرے سے گفتگو نہیں کی جاسکتی۔نماز میں معاملہ صرف اللّہ سے ہوتا ہے۔

امر بالمعروف ونهىعن المنكر

(1) عَنُ أَبِى سَعِيْدٍ إِلْحُدُرِيٌّ عَنُ رَّسُولِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: مَنُ رَأَىٰ مِنْكُمُ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرَهُ بِيَدِهِ فَإِنُ لَّمُ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرَهُ بِيَدِهِ فَإِنُ لَّمُ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنُ لَّمُ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرَهُ بِيَدِهِ فَإِنُ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرَهُ بِيَدِهِ فَإِنُ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنُ لَّمُ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرَهُ بِيَدِهِ فَإِنُ لَمُ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلُيُعَيِّرَهُ بِيَدِهِ فَإِن لَهُ مَا أَنْ اللّهِ عَانُ لَمُ يَسْتَطِعُ وَ ذَلِكَ مُنَعَمُ الْعُ مُعَنَّ وَ

ترجمہ: حضرت ابوسعید خدر کی ہے روایت ہے کہ رسولِ خدا علیق نے فرمایا: ''تم میں جوکوئی سی برائی کود کیھے تواسے چاہیے کہ اس کواپنے ہاتھ سے بدل دے اور اگراسے اس کی استطاعت نہ ہوتو پھراپنی زبان کے ذریعہ سے اس خدمت کوانجام دینے کی کوشش کرے اور اگر اس کی بھی

استطاعت نہ ہوتو پھراپنے دل سے اسے بُر اجانے اور بیسب سے کم زورایمان ہے۔' تعشیر یع: بیر حدیث اس بات کا ثبوت ہے کہ بیا یمان کا تقاضا ہے کہ آ دمی برائی کو برداشت نہ کرے بلکہ اسے مٹانے کی کوشش کرے۔ اگر اسے قوت اور طاقت حاصل ہے تو برائی کو مٹانے نے لیے وہ طاقت کا بھی استعال کرسکتا ہے۔ اور اگر وہ برائی کو ہاتھ سے مٹانے کی پوزیشن میں نہیں ہے تو کم از کم برائی کو برائی کے اور لوگوں کو اس بات پر آمادہ کرے کہ وہ برائی کو مٹانے کے لیے کوشال ہوں ۔ اور اگر کسی وجہ سے اس کا بھی موقع اسے حاصل نہیں ہے تو دل میں بی برائی سے نفرت کرے اور اس کا آرز و مندر ہے کہ کسی طرح برائیوں کا دنیا سے خاتمہ ہو سکے لیکن اگر وہ برائی کو دیچہ کراپنے اندر کر بھن محسون نہیں کرتا تو پھرا سے اپنے ایمان کی خیر منانی چا ہے۔ کیوں کہ اس کے بعد ایمان کا کوئی درجہ باقی نہیں رہتا۔

(٢) وَ عَنِ النَّعُمَانِ بُنِ بَشِيُرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْمُدَهِنِ فِى حُدُودِ اللَّهِ وَالُوَاقِعِ فِيهَا مَثَلُ قَوْمِ اسْتَهَمُّوُا سَفِينَةً فَصَارَ بَعُضُهُمُ فِى آسْفَلِهَا وَ صَارَ بَعُضُهُمُ فِى آسُفَلِهَا يَمُوُ بِالْمَآءِ عَلَى الَّذِينَ فِى آعُلاهَا فَعَنْهُمُ فِي آمُنُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْهُمُ فِي آسُفَلِهَا يَمُولُ بِالْمَآءِ عَلَى الَّذِينَ فِى آمُنَا بَعُضُهُمُ فِى آمُنَا فَقُومِ اسْتَهَمُوا سَفِينَةً فَصَارَ بَعُضُهُمُ فِى آسُفَلِهَا يَمُولُ بِعُضُهُمُ فِي آمُنَا فَقَرْمِ اسْتَهَمُّوا سَفَلِهَا يَمُولُ بِالْمَآءِ عَلَى الَّذِينَ فِى آمُعَانَ اللَّهِ عَنْهُمُ فَي آمُنَا مَعْتُ فَى آمُنُولَ السَّفِينَةِ فَعَادَهُمُ فِي آمُنُولَ اعْنَا أَعُلامَ اللَّهُ عَامَةُ مَعْهُمُ فِي آمُنُولَ المَعْنَانَ الْعَنْمَةِ عَامَا لَكَ أَعْلاهُما فَعَاذَهُوا مَالَكَ آعُلاهَا فَتَاذُولُ اللَّهُ فَيْنَةِ فَاتَوْهُ فَقَالُوا مَالَكَ آعَانَ اتَعْدَيْهُ أَمَا فَعَنَا أَعْذَا مُ أَعْذَا أَعْلَى السَفِينَةِ فَاتَوْهُ فَقَالُوا مَالَكَ أَعُلاهُ التَّعْنَيْنَةِ فَاتَوْهُ فَقَالُوا مَالَكَ قَالَ اللَّهُ فَيْنَةِ فَاتَوْهُ فَقَالُوا مَالَكَ قَالَ التَعْذِينَةِ مَا فَعَنْهُمُ فَي أَعْدَو أَسُتَهُمُ أَن السَّفِينَةِ فَاتَوْهُ فَقَالُوا مَالَكَ قَالَ اللَّ عَنْهُ مُولا إِنَا مَا لَكَ أَعْلَى الْمَا فَعَانُ وا مَالَكَ فَقَالُوا مَالَكَ الْعَانَ أَعْلَى السَعْنِينَةِ فَاتَو أَعَالُوا مَالَكَ فَقَالُ اللَّا فَي أَنْ مَا مُولَ مَا أَعْتَى أَنْ أَعْنَا أَعْنَا مُ أَنْ مُولَ اللَّهُ مَا مُ أَن اللَّهُ مُولَ إِنَا مَا لَكَ مَعْتُ مُ مَنْ أَنْ عَا أَنْ مُ أَعْلَى الْ أَعْنَا مُ مَا مُ أَنْ أَنْ مَا مُنَعْنَ الْنَا مِنَا مُولَ مَا مَا لَكَ مَا مَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا مُولَ مُولَ اللَّذِي مَا مُنَا مُولَا مَا مَا مَعْنَا مُ مَا مُ مَا مُعُنَا مُولَا مَا مَا مَا لَعُنَا مُولَ اللَّهُ مَا مُعَانَ مَا مُنَا مُولَ مَا مَا مَعْتُ مَا مُولَ مَا مُولَا مُولَ مُولَا مَا مُولا مُعْتَا مُولَ مُولَا مَا مُولَا مَا مَا مُعُنَا مُولَ مَا مُولُ مُعْلَى مُولَا مُولَا مَا مُعْنَا مُ مَا مَا مُعْذَا مُ مَا مُولا ما مُعَامُ مَا مُ مَا مُ مُنَا مُولَا مَا مَا مَا مَا مُولَ مَا م

ترجمہ: حضرت نعمان بن بشیر سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیف نے فر مایا: ''خدا کے حدود کے معاطے میں تساہل سے کام لینے اور ان میں جاپڑ نے والوں کی مثال ان لوگوں کی ہے جو قرعہ ڈال کر کشتی میں بیٹھے ہوں۔ چناں چہ ان میں سے بچھ لوگ کشتی کے نیچے کے حصے میں ہوں اور پچھ لوگ اس کے او پر کی منزل میں ہوں۔ وہ جب پانی لینے نے لیے او پر کی منزل میں آئیں تو اس سے او پر والے تکلیف محسوں کریں۔ لہذا نیچے کی منزل والوں میں سے ایک شخص کلہاڑ ک ل کر کشتی کے تنجة اکھاڑ نے شروع کر دے۔ او پر کے لوگ آگر کہیں کہ تسمیں کیا ہو گیا ہے؟ اس پر وہ کہے کہ میر کی وجہ سے تسمیں تکلیف پہنچتی ہے اور میں پانی حاصل کر نے پر مجبور ہوں۔ ایسی حالت میں یا تو لوگ اس کے ہاتھ کو پکڑ لیں تا کہ اسے بھی اور خود کو بھی (غرقابی سے) بچالیں یا اس کواس کے حال پر چھوڑ و یں اور اُسے بھی ہلا کت میں ڈ الیں اور خود کو بھی ہلا کت سے دوچار ہوں۔'

تنشريح: بدايك حقيقت ہے كەدنيا كے سار انسان ايك بى كەشتى يا جہاز ميں سوار ہو كرزندگى كا سفر طے كرر ہے ہيں۔ بيك شتى يا جہاز اگر غرقاب ہوتا ہے تو اچھے ہر سے سبھى ہلا كت سے دو جار ہوں گے۔ اس ليے اس كشتى كى حفاظت كى طرف ہر ايك كى توجہ ہونى جا ہے۔ كشتى ميں اگر كو كى شگاف ڈ التا ہے تو سبھى كا فرض ہے كہ اس كا ہاتھ كپڑ ليں اور كشتى كو ڈ و بے سے بچا كيں۔ شگاف ڈ الے نہ والوں كى پر يشانيوں كو بھى سبھنے كى ضرورت ہے جن كى وجہ سے دہ كہتى كے كنوں كو اكھ ٹر نے لگ جاتے ہيں اخيں اس كا احساس بھى نہيں ہوتا كہ وہ كيا كر نے جارہے ہيں۔ انسانى معاشرے ميں ياكسى كملكت ميں اگر كو كى براكى چنتى ہے اور اسے دور نہيں كيا جا تا

تو وہ سارے ہی معاشر ے اور پورے ملک کی تابھی کا باعث بن سکتی ہے۔ ہمارے دور میں ایک بڑا مسلہ فضا کی آلودگی۔(Pollution) کا ہے۔ جس سے امیر وغریب بھی متاثر ہوتے ہیں۔ اگر بڑھتی ہوئی اس آلودگی کی روک تھام نہ کی گئی تو بیز مین انسان کی رہائش کے لایق نہ رہے گی۔ فضا کی آلودگی سے بڑھ کر خطرناک چیز انسان کا اخلاقی بگاڑ ہے۔ اس بگاڑ کی مختلف شکلیں ہمارے سامنے آتی رہتی ہیں۔ خدا بے زاری، اس کے مقرر کیے ہوئے حدود سے تجاوز، فساد، فخاشی، مرکنی، دہشت گردی، کم زوروں پرظلم وستم اور حق وانصاف کا خون وغیرہ۔ ان ساری برائیوں سے

(٣) وَ عَنُ حُذَيْفَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ اللَّهِ قَالَ: وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِه لَتَامُرُنَّ بِالْمَعُرُوفِ وَ لَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ أَوُ لَيُوشِكَنَّ اللَّهُ أَنُ يَّبْعَتَ عَلَيْكُمُ عَذَابًا مِنُ عِنْدِه ثُمَّ لَتَدُعُنَّهُ وَلاَ يُسْتَجَابُ لَكُمُ.

ترجمہ: حضرت حذیفہ ﷺ روایت ہے کہ نبی عظیمی نے ارشاد فرمایا: 'دفتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے تم لازماً بھلائی کا حکم دیتے رہو گے اور برائی سے رو کتے رہو گے بہ صورت دیگر خداع فقریب تم پر عذاب بھیجے گا، اس وقت تم خدا سے دعا کرو گے اور تمھاری دعا قبول نہ کی جائے گی۔'

تشريح: ال حديث ميں ايك نہايت قابل توجه بات بيان فرمائى گئى ہے۔ جس كى طرف بالعموم ہم توجہ نہيں ديتے - بيحديث بتاتى ہے كہ امر بالمعر وف اور نہى عن الم نكر سے فرايشہ كاتر كر ما اور اس سے غفلت برتنا نهايت علمين جرم ہے - بيجرم اييا ہے كہ اس كے پاداش ميں خدا كى طرف سے عذاب كے نزول ميں تا خير نہيں ہوتى - اس عذاب كى مختلف صور تيں ممكن ہيں - اس كى ايك شكل بيہ ہے كہ خدا ظالموں كوہم پر مسلط كرد بے اور وہ ظلم وستم كے پہاڑ تو ڑ نے لكيں - پھر ہم خدا سے دعا كريں كہ وہ اس مصيبت سے ہميں نجات د ليكن وہ ہمارى دعا كو قبول نہ كر فے - اور ہم مسلسل ظلم وستم كے شكار بنتے رہيں \_ بعض روايتوں ميں عذاب كى ايك اس خاص شكل ذكر ہے - اور ہم شايد آج مسلمانان عالم جن مصائب ميں گھر بے ہو كے ہيں اس كى ايك بردى وجہ ہے ہم ہے كہ دين كے اس اہم فريضہ كى طرف بالعوم غفلت برتى جارہى ہے - بلكہ ہمارى توانا كى كازيادہ حصہ تفرقہ بازى ميں صرف ہور ہا ہے -

قَيْام دِمِن (1) عَنُ جَابِرِ بُنِ سَمُرَةٌ عَنِ النَّبِيَ عَلَىٰ اللَّهِ قَالَ: لَنُ يَّبُرَحَ هَذَا الدِّيُنُ قَائِمًا يُقَاتِلُ عَلَيُهِ عِصَابَةٌ مِّنَ الْمُسُلِمِيُنَ حَتَّى تَقُوُمَ السَّاعَةُ. ترجمه: حضرت جابر بن سمرة صروايت م كررسول خدا عَلَيْ فَ فارشاد فرمايا: 'ميددين برابر

قائم رہے گا اور مسلمانوں کی ایک جماعت اس پرلڑتی رہے گی یہاں تک کہ قیامت بریا ہوجائے گی۔'' **تشریح:** یعنی ایپالبھی نہ ہوگا کہ دین اور اس کے نقاضوں اور اس کے مطالبات کو پوری امت فراموش کر بیٹھے۔ایک گروہ دین کے فروغ وبقائے لیے برابر سرگرم عمل رہے گا۔ایسا کبھی نہ ہوگا کہ دین حق ایک فراموش شدہ افسانہ بن کررہ جائے۔ دین حق ایک زندہ دین ہے اور ہمیشہ زندہ رے گا۔ بیدوہ روشن ہے جو بھی بچھنے کی نہیں۔ وقت اور حالات کے کحاظ سے اہل حق کی ایک جماعت دین کے لیے قیامت تک جان توڑ کوشش کررتی رہے گی۔ دین حق کی روشنی کوکوئی بھی تاریکی ڈھک نہ سکے گی۔لوگ اس روشن سے فائدہ اٹھائیں یا فائدہ نہ اٹھائیں۔خواہ وہ اپن ، آئکھیں بند کرلیں اور تاریکی کے پرستار بنے رہیں لیکن حق کی روشنی کو بھی بھی گر ہن نہیں لگ سکتا۔ یہی مفہوم ہے حضور علیقیہ کے اس قول کا کہ' دین برابر قائم رہے گا ،اس میں خلل داقع نہ ہوگا۔ <٢> وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ يَقُوُلُ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَعْنَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ أَعْنَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ إِنْ عَلَيْ إِعْلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللّٰ طَائِفَةٌ مِّنُ أُمَّتِى يُقَاتِلُوُنَ عَلَى الْحَقِّ ظَاهِرِيُنَ إِلَى يَوُمِ الْقِيامَةِ. (مسلم) ترجمہ: حضرت جابر بن عبد لللہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیقہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ میر کی امت کا ایک گروہ ہمیشہ حق پرلڑتا رہے گا وہ غالب رہے گا۔ بیسلسلہ قیامت کے روز تک جاری رہےگا۔'' **تیش بیح:** اللہ کے عکم پر یعنی اس کے فرمان اور اس کے دین پر قائم رہے گا۔ اس سے روگر دانی اختیار نہیں کرے گا۔ یہی مفہوم ہے اس کا کہ دین ہمیشہ قائم رہے گا۔ایک گروہ دین اور اس کے تقاضوں کو بہ خوبی سجھتا ہوگا اس کی حکمت عملی اور اس کے پر دگرام ان ہی تقاضوں کی ردشنی میں مرتب ہوں گے۔

(٣) عَنُ عُمَيْرِ بُنِ هَانِئَ قَالَ سَمِعْتُ مُعَاوِيَةٌ عَلَى الْمِنْبَرِ يَقُوُلُ: سَمِعْتُ رُسُوُلَ اللّهِ عَنَى الْمِنْبَرِ يَقُوُلُ: سَمِعْتُ رُسُوُلَ اللّهِ عَنَى اللّهِ عَنْ عَلَى اللّهِ عَنَى اللّهِ عَنَى اللّهِ عَنَى اللّهِ عَنَى اللّهِ عَنَى اللّهُ عَمَى اللّهُ عَاللّهِ عَنَى اللّهُ مُعَامِ عَلَى اللّهِ عَنْهُ عَلَيْ عَلَى اللّهِ عَنَى اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَنَى اللّهِ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عُلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللّهِ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَى الللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهِ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى الللّهِ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى المَالِحَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَي المَعْلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي المَعْ سنا، وہ بیان کرر ہے تھے کہ میں نے رسولِ خدا علیقہ کو بیفر ماتے سنا ہے کہ''میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ اللہ کے تھم پر قائم رہے گا۔ جو اس گروہ کی مدد سے ہاتھ تھینچ لے گایا ان کی مخالفت کرے گا وہ ان کا کچھ بھی نہ بگاڑ سکے گا۔ یہاں تک کہ خدا کا تھم آ پہنچ گا اور وہ لوگوں پر غالب رہیں گے۔' باطل بھی بھی زیر کرنے پر قادر نہ ہو سکے گا۔ یہ ہمیشہ ساند ہوتی رہی ہے، بلند ہوتی رہے پاطل بھی بھی زیر کرنے پر قادر نہ ہو سکے گا۔ والے ہی ہمیشہ سرفر از رہے ہیں اور سرفر از دہیں گے۔



حديث رسول اور بهاري زندگي



ربةكائنات

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُوةَ عَنِ النَّبِي عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: يَقْبِضُ اللَّهُ الْأَرُضَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ وَ يَطُوِى السَّمَآءَ بِيَمِيْنِهِ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ أَيْنَ مُلُوْكُ الْأَرْضِ. (بَارى) ترجمه: حضرت الو مريرة فروايت ب كه في عَلَيْ فَ فارارا الله زمين كوقيامت كر روزا پَنْ مَحْى ميں لے لے گا اور آسمان كواپ دائيں ہاتھ ميں لپيد لے گا، پھر فرمائے گا: ميں بادشاہ موں، زمين كے بادشاہ كہاں ہيں؟''

تشريح: ال حديث ميل خداكى عظمت كى تصوير پيش كى گى ہے۔ آج بالعوم اس كى عظمت كا احساس لوگوں كوئيس ہوتاليكن قيامت كے روز دنيا د كيھ لے گى كه عظمت اور كبريا كى اصلاً خدا ہى كے ليے ہے۔ اس دن نظر آئ كا كہ آسان وز مين اس كے قبضے ميں ہيں۔ زمين اس كى مظى ميں ہوگى اور آسان رومال كى طرح اس كے ہاتھ ميں ليٹے ہوں گے۔ ہر شے پراسى كا اقتد ار ہوگا۔ جو كم نظر ہيں ان كى يہ غلط نہى دور ہوجائے گى كہ خدا كے علاوہ بھى حكمرانى اور بادشا ہى كا مشت كو كى ہوسكتا ہے۔ كى ايش خدا ہى دور ہوجائے گى كہ خدا كے علاوہ بھى حكمرانى اور بادشا ہى كا مشتى كو كى ہوسكتا ہے۔ كى ايش خدا ہے ہاتھ ميں ليٹے ہوں گے۔ ہر شے پراسى كا اقتد ار ہوگا۔ جو ہوسكتا ہے۔ كى ايش خدا ہے ہاتھ ميں بيٹ ہوں گے۔ ہر شے پراسى كا اقتد ار ہوگا۔ جو موسكتا ہے۔ كى ايش خدا ہى دور ہوجائے گى كہ خدا كے علاوہ بھى حكمرانى اور بادشا ہى كا مستحق كو كى موسكتا ہے۔ كى ايش خدا ہى دور ہوجائے گى كہ خدا كے علاوہ بھى حكمرانى کا دنيا ميں ڈ نا بختا تھا۔ خدا خدا ہے گا، بادشاہ اور حكمران تو ميں ہوں۔ دنيا ميں بادشاہ بنے والے كہ ان ميں ہى خدا خدا م مطور يُت ، يوميني به س س خدند ہو تاك كى كہ خدا ہے علاوہ جى كى حكمرانى کا دنيا ميں ڈ نا بختا تھا۔ خدا م مطور يُت ، يوميني به س س خدند ہو تو تعالى عما يُشور خو كو كن (الزمر: 12) '' انھوں نے خدا كى عظمت کا احساس نہ كيا جيسا كہ اس كى عظمت كا احساس ہونا چا ہے تھا۔ حالاں کہ قيامت كر دوز مين سارى كى سارى اس كى مظى ميں ہوگى۔ اور آسان اس كہ دست راست ميں ليئے ہو كا ہوں سے عظر ميں ہو ہر ہر ہوں ہيں ہو گرہ ہو گر ہوں۔ ''

دنیا میں اگر کسی کوافتد ارحاصل ہے تو اس کا مطلب میہ ہر گرنہیں ہوتا کہ وہ مطلق العنان بن کرر ہے۔ اس کا فرض میہ ہوتا ہے کہ وہ اپنی مملکت میں خدا کے احکام نافذ کرے۔ زمین کوظلم و جور سے پاک رکھے۔ لوگوں کی بھلائی اور ان کی فلاح کے منصوبے بنائے اور ان کوعملی شکل دے۔ حاجت مندوں کی حاجت روائی کی طرف سے غافل نہ ہو۔ لوگوں کو خدا کی عظمت اور ہوائی سے آگاہ کرے۔ اور خود بھی خدا کے آگے جھکا رہے۔ اس کی پکڑ اور گرفت کے اندیشہ سے ہمیشہ لرزاں اور تر سال رہے۔

(۲) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ اللَّهِ حَانَ يَقُوُلُ: أَعُوُ ذُبِعِزَّ تِکَ الَّذِی لاَ اللَّهُ اللَّ انْتَ الَّذِی لاَ يَمُوُتُ وَ الْجِنُ وَ الْلاِنُسُ يَمُوتُونَ. ترجمه: حضرت ابن عبالٌ سے روایت ہے کہ بی عَلیاتِ فرمایا کرتے تھے: '' (یا اللہ) میں تیری عزت کی پناہ مانگتا ہوں، تو وہ ہے کہ تیر سواکوئی معبود نہیں، بتھ پر موت نہیں آنے کی۔ جب کہ تمام ہی جن اور انس کو مرنا ہے۔''

تنشر یہے: اس حدیث سے اس حقیقت کا اظہار ہوتا ہے کہ خدا کے سوا کوئی دوسر امعبود نہیں۔وہ زند 6 جاوید ہستی ہے۔ رہے جن وانس تو بیر سب فانی ہیں۔ ان سب کوموت سے دو چار ہونا ہے۔ اس لیے عقل و دانش کا تقاضا یہی ہے کہ آ دمی خداے واحد سے اس کی پناہ طلب کرتا رہے۔خدا کے مقابلے میں کوئی نہیں جو کسی کو تباہی اور ہلا کت سے بچا کر حقیقی فلاح اور کا م یا بی سے ہم کنار کر سکے۔

11-

صرف مید که ده ایسے لوگوں کو فوراً ہلاک نہیں کرتا بلکہ انھیں رزق و عافیت سے بھی نواز تا ہے جس سے سرکشوں کی سرکشی اوران کی جاہلیت میں مزید اضافہ ہوجا تا ہے۔خدائے کٹل کا مظاہرہ انسان کی تاریخ میں برابر ہوتا رہا ہے۔لیکن مہلت کی عمر جب تمام ہوجاتی ہے تو پھر نا فر مانوں کو خدا کے غضب سے کو کی نہیں بچا سکتا۔خدا کے قانون امہال سے لوگ دھو کے میں پڑجاتے ہیں۔ وہ سجھنے لگتے ہیں کہ دہ زمین میں جو چاہیں کریں اور جس طرح چاہیں دند ناتے پھریں انھیں پکڑنے والا کو کی نہیں لیکن فیصلہ کا وقت بتا دیتا ہے کہ میدان کی خام خیالی ہے جس میں وہ زندگی بھر مبتلا رہے ہیں اور کسی اور کو نہیں خودا ہے آپ کو سلسل دھو کے میں رکھتے ہیں۔

ترجمه: حفزت صفوان بن محرز سے روایت ہے کہ ایک شخص نے حضرت ابن عمر سے پوچھا کہ آپ نے سرگوشی سے متعلق رسول اللہ علیہ سے س طرح سنا ہے؟ انھوں نے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا: ''تم میں سے ایک شخص اپنے رب سے قریب ہوگا یہاں تک کہ وہ اپنا ہاتھواس پر رکھ کر فرمائے گا کہتم نے فلال فلال کام کیے تھے؟ وہ کہے گا کہ ہاں۔وہ پو چھے گا کہتم نے فلال فلال کام کیے تھے؟ وہ کہے گا کہ ہاں۔اس سے اقرار کرنے کے بعد فرمائے گا کہ میں نے دنیا میں تیرے گنا ہوں پر پردہ ڈالا، آج میں انھیں بخش دیتا ہوں۔'

تشريح: خداستار العيوب ہے۔ بندہ اگر گناہوں سے بچ دل سے تائب ہوجائے تو خدا اس کے گناہوں کو معاف کر کے اسے اپنے نیک بندوں میں شامل کر لیتا ہے۔ بیر حدیث بتاتی ہے کہ خدا کی ایک خاص صفت سیجی ہے کہ وہ گناہوں پر پردہ ڈالتا اور گناہ گارکور سوائی اور ذلت سے بچا تا ہے۔ بیداور بات ہے کہ کوئی خود ہی سلسل خدا کی نافر مانیوں اور معاصیت میں مبتلا رہے اور اسے اپنی ذلت کی کوئی پروانہ ہو۔ ایسی صورت میں اگر کسی کے حصے میں رسوائی اور ذلت آتی ہے تو اس کا ذمہ دارکوئی اور نہیں وہ خود ہوتا ہے۔ (۵) وَ عَنِ الْمُغِيرَةِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَتُهِ: لاَ اَحَدٌ اَحَبُّ إِلَيْهِ الْمِدْحَةُ مِنَ اللَّهِ وَ مِنُ اَجَلِ ذٰلِكَ وَعَدَ اللهُ الْجَنَّةَ. (بخاري) ترجمه: حضرت مغيرة محددوايت ب كرسول التدعي في مايا: "التدس برد هكركس كواين تعریف محبوب نہیں، اسی لیے اللہ نے جنت کا وعدہ فر مایا ہے۔'' تشريح: بدايك طويل حديث كاحصه ب- اس حديث مي كها كيا ب كماللد تعالى غيرت والا ہے، اس کیے اس نے فواحش ادر بے حیائی کے کاموں کوخواہ خاہری ہوں یا باطنی حرام قرار دیا ہے۔ خدا سے بڑھ کرکوئی عذر کواہمیت دینے والانہیں اسی لیے اس نے اندیاء علیہم السلام کومبشر و منڈر بنا کر بھیجا تا کہ لوگ خدا کے سامنے پی عذر نہ پیش کر سکیں کہ کسی نے راوحق کی طرف ہماری رہ نمائی نہیں کی آخرہم راہِ راست کو کیسے اختیار کر سکتے تھے۔اس کے بعدوہ بات بیان ہوئی ہے جو یہاں نقل کی گئی ہے، کہ اللہ سے بڑھ کر کسی کواپنی تعریف محبوب نہیں۔ اس کیے اس نے ان لوگوں کے لیے جنت کا وعدہ فرمایا ہے جواس کی حمد وثنا اور تعریف کرتے ہیں۔ساری تعریف اللہ کے لیے ہے۔ بیسب سے بڑی حقیقت ہے۔ زندگی میں اس سے بڑی کسی یافت (Finding) کا ہم تصور بھی نہیں کر سکتے ۔سب سے آخری اور عظیم بات جو کہی جاسکتی ہے اسی سے قرآن اپنی ابتدا كرتاب- ألْحَمُدُ لِلَّهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ (سارى تعريف الله رب العالمين ك لي ب) سار بے قرآن کا ماحصل یہی قُرآن کی پہلی آیت ہے۔ساری تعریف کامشخق اللہ تعالیٰ کی ذات بے ہمتا ہے۔اس فقر بے سے شرک اور بدیختی کی ساری جڑیں کٹ جاتی ہیں۔ جب کوئی پورے شعور کے ساتھ خدا کی حد کرتا ہے تو اس کے معنی پیرہوتے ہیں کہ اس نے اپنے رب کو پہچان لیا اور اب ممکن نہیں کہ وہ خدا سے بے نیاز اور بے پر داہو کر زندگی گز ار سکے ۔جس نے خداہی کو نہ جانا اسے ہرگز ہدایت یاب نہیں کہہ سکتے ۔جس نے خدا کوجانا اے لاز ماخدا ہے محبت ہوگی اور پھرخدا بھی اسے محبوب رکھے گا۔خدامنیع حیات اور حسن و جمال کا سرچشمہ ہے۔محبت کے اسباب میں <sup>حس</sup>ن و جمال کود گیرمحاس اوراوصاف حمید ہ کے مقابلے میں بنیا دی اہمیت حاصل ہے۔ ٢) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِيَّ أَلَيْكَمْ قَالَ: لَمَّا خَلَقَ اللَّهُ الُخَلُقَ كَتَبَ فِى كِتَابِهِ هُوَ يَكُتُبُ عَلَى نَفُسِهِ وَ هُوَ وَضَعٌ عِنُدَهُ عَلَى الْعَرُشِ إِنَّ رَحْمَتِي تَغْلِبُ

(بخاری)

غضبى

ترجمه: حفزت ابو مریرة سے روایت ہے کہ بی علی خوالی نزیب اللہ خلق کو پیدا کیا تو اپنی کتاب میں لکھا۔ وہ اپنی ذات کے متعلق لکھتا ہے ۔۔۔۔ اور وہ (کتاب) اس کے پاس عرش پر رکھی ہے ۔۔۔ میری رحمت میر ے غضب پر غالب ہے۔'' تتشریح: ابتدائے آ فرینش سے خدا کی سنت یہی رہی ہے کہ اس نے رحمت کو اپنے غضب پر غالب رکھا۔ اس کی رحمت بے پایاں ہے۔ اس کی رحمت کے آثار کا ننات میں مرچہار جانب دیکھے جاسکتے ہیں۔ ظالم قو موں کو بھی خدا سنجلنے اور اپنی ظالما نہ روش کو بد لنے کا پورا موقع عنایت کرتا ہے۔ اس کی رحمت کے سوااور کیا کیا جا سکتا ہے۔ کسی قوم پر اس کا غضب اس وقت ٹو شا ہے جب اس قوم کاظلم وستم یا سرکشی اس حدکو پہنچ جاتی ہے کہ صفحہ میں کا مثاد بیا نا گر ہو

 (2) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ اللَّهُ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِى بِیُ وَ اَنَا مَعَهُ اِذَا ذَكَرَنِیُ فَاِنُ ذَكَرَنِیُ فِیُ نَفُسِهِ ذَكَرُتُهُ فِیُ نَفُسِیُ وَ اِنُ ذَكَرَنِیُ فِيُ مَلٍا ذَكَرُتُهُ فِي مَلٍا خَيْرٍ مِّنْهُمُ وَ إِنْ تَقَرَّبَ إِلَىَّ بِشِبُرٍ تَقَرَّبُتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا وَ إِنُ تَقَرَّبَ إِلَىَّ ذِرَاحًا تَقَرَّبُتُ إِلَيْهِ بَاعًا وَّ إِنُ أَتَانِىُ يَمُشِىُ آتَيُتُهُ هَرُوَلَةً. (بخاری) ترجمه: حضرت ابو مررية مردايت ب كه بي عليه في فرمايا كه "اللد تعالى فرماتا ب عي اپنے بندے کے گمان کے ساتھ ہوں جو دہ میرے متعلق رکھتا ہے۔اور میں اس کے ساتھ ہوتا ہوں جب وہ مجھے یا دکرتا ہے۔اگروہ مجھےاپنے جی میں یا دکرتا ہے تو میں بھی اسےاپنے جی میں یا د کرتا ہوں۔اوراگر وہ مجھے کسی جماعت میں یاد کرتا ہے تو میں اسے اس سے بہتر جماعت میں یا د کرتا ہوں۔اوراگر وہ مجھ سے ایک بالشت قریب ہوتا ہے تو میں اس سے ایک گز قریب ہوتا ہوں۔ادراگروہ جمجھ سےایک گز قریب ہوتا ہےتو میں اس سے دونوں ہاتھوں کے پھیلا ؤکے برابر قریب ہوتا ہوں۔اوراگروہ میری طرف چل کرآتا ہےتو میں اس کی جانب دوڑ کرآتا ہوں۔' تشريح: اس حديث مين اس بات كى جيتى جا تى تصوير بيش كى تى بى كەخدا كواي بندوں سے کتنا گہراتعلق ہے۔ بنیادی بات اس حدیث میں سر کہی گئی ہے کہ خدا فرما تا ہے' میں اپنے بندے کے گمان کے ساتھ ہوں جودہ میر مے متعلق رکھتا ہے۔''بندے کافکری وملی لحاظ سے جیسا معاملہ اپنے خدا کے ساتھ ہوگا خدابھی اپنے بندے کے ساتھ اس طرح کا معاملہ فرمائے گا۔ چناں چہ

مسلم اوراحمد کی ایک روایت میں بیالفاظ آئے ہیں : اُنَا عِندَ ظَنَّ عَبُدِی بِی اِنْ ظَنَّ حَیرًا فَلَهٔ وَ اِنْ ظَنَّ شَرًّا فَلَهٔ ۔''میں اپنے بند ے کے گمان کے ساتھ ہوں۔ اگروہ (میرے ساتھ) اچھا گمان رکھتا ہے تو بیا ہی کے لیے بہتر ہے اورا گروہ (میرے ساتھ) بُرا گمان رکھتا ہے تو بیا ہی کے حق میں بُرا ہوگا۔'' انسانی زندگی دوطرح کی ہوتی ہے۔ ایک کو ہم خدا پر ستاند زندگی کہتے ہیں اور دوسری وہ زندگی ہے جوخدا ہے بے نیاز و بے پروا ہو کر گزاری جائے۔ اور زندگی کہتے ہیں اور متعین کرنے میں خدا کی مرضی اور اس کے احکام کا کوئی لحاظ نہ رکھا جائے۔ ان دونوں قتم کی زندگیوں کے نتائج دنیا اور آخرت میں بھی کیسان نہیں ہو سکتے۔ اس حقیقت کو ایک جامع فقر میں بیان فر مایا گیا ہے کہ اُنَّا عِندَ ظَنَّ عَبُدِی بِی (میں اپنے بند ے کے گمان کے ساتھ ہوں جو وہ میرے متعلق رکھتا ہے۔' اس جامع فقر کے مفہوم میں وہ بات بھی شامل ہے جو اس حدیث میں بیان کی گئی۔ ہے کہ بندہ اگر اپن در کو یا دکر تا ہے تو اس کھی شامل ہے دو اس وہ اگر اپنے رب کی طرف بڑھتا ہے تو اس کا دی کا دی کہ ہو میں دو بات بھی شامل ہے دو اس وہ اگر اپنے رب کی طرف بڑھتا ہے تو اس کا دی میں دی ہو میں دو بات بھی شامل ہے دو اس وہ اگر اپنے دین کی گئی۔ ہے کہ بندہ اگر اپن در کو یا دکر تا ہے تو اس کا در بند

(٨) وَ عَنُ اَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ تَالَىٰ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى: اَنَا اَخْنَى الشُّوَكَآءِ عَنِ الشِّرُكِ مَنُ عَمِلَ عَمَلاً اَشُرَكَ فِيهِ مَعِى غَيْرِى تَرَكْتُهُ وَ شِرُكَهُ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیظیم نے فرمایا کہ 'اللہ تبارک وتعالیٰ فرما تا ہے : میں شرک سے تمام شرکاء سے بڑھ کر بے نیاز ہوں۔ جس کسی نے ایساعمل کیا جس میں اس نے میر ے ساتھ میر ے غیر کوشر یک کیا تو میں اسے اور اس کے شرک کو چھوڑ دیتا ہوں۔ تنشریح: یعنی شرک کو خدا بھی پندنہیں کر سکتا ، وہ چاہتا ہے کہ اس کے بند ے صرف اس کی بندگ میں اپنی زندگی بسر کریں، اس کے آ گے جھکیں، اسی سے اپنی امید میں اور آرز ووّں کو وابستہ رکھیں۔ کسی دوسر کو اپنی زندگی میں وہ مقام نہ دیں جو مقام در اصل خدا کے لیے مخصوص ہے۔ خدا کے علاوہ جو بھی ہیں دہ اس کی مخلوق اور مربوب ہیں۔ دہ نہ خالق ہو سکتے ہیں اور نہ رب ہو سکتے ہیں۔ اور نہ اخصیں اپنا اللہ اور معبود بنایا جا سکتا ہے۔ اس لیے میڈ طلم عظیم ہوگا کہ ہم اللہ کی الو ہیت ، اس کی صفات اور اس کے حقوق میں دوسروں کو شر کی قر اردیں۔ اور بی کہ خدا کے معدا کے دو ماد

کوئی دوسرابھی ہمارا حاجت روا ہوسکتا ہے۔خدا کے سوا کوئی اور بھی ہمارے جذبہ عبودیت اور جذبہ شوق واشتیاق کی پناہ گاہ بن سکتا ہے۔قر آن نے صاف الفاظ میں شرک کوظلم عظیم قرار دیا ہے۔اور کہا ہے خدا شرک کو بھی بھی معاف نہیں کر سکتا،مشرک ہمیشہ کے لیے خدا کی رحمت سے دور ہوگا۔خدا کی غیرت یہ بھی پسند نہیں کر سکتی کہ شرک پرلطف وعنایت کی نگاہ ڈالی جائے۔

شعورواحساس

مَا أَعْلَمُ لَبَكَيْتُمُ كَثِيُرًا وَّ لَضَحِكْتُمُ قَلِيُلاً. (بخاری) ترجمه: حضرت ابو ہر رہ ہے روایت ہے کہ ابوالقاسم علی کے خرمایا: ''اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگرتم جان جا وَجومیں جانتا ہوں توروؤزیادہ اور ہنسو کم۔'' تشریح: انسان کوجس امتحان اور آ زمائش میں ڈالا گیا ہے اور آنے والے عالم میں جواحوال و معاملات میش آنے والے ہیں،ان سب کا شعور داحساس اور پوراعلم اگر کسی کوہوجائے تو وہ کبھی بھی غافل رہ کردنیا میں زندگی بسرنہیں کرسکتا۔ پھرتو جواندیشہ اورخوف اے لاحق ہوگا وہ بھی اسے چین سے رہے نہ دےگا۔اسے سب سے زیادہ فکراینی آخرت کی ہوگی۔خدا کے غضب کا تصور اسے تڑیا دےگا۔وہ جا نتاہے کہ خدا کی ذات بے نیاز ہے۔وہاں مجرموں کا ناصراور مد دگا رکوئی نہ ہوگا۔اور نہ ظالموں کے حق میں کوئی سفارش کا م آسکتی ہے۔اس زندگی کے بعد جو کچھ پیش آنے والا ہے اس کاعلم اور اس کا زندہ شعور جو نبی کو حاصل ہوتا ہے وہ اگر کس شخص کو حاصل ہوجائے تو یقدیناً اس کی ہنی مختصر سے مختصر ہوجائے گی اور اس کی آنکھیں اکثر اشک بارر ہا کریں گی۔ (٢) وَ عَنُ شَدَّادِ بُنِ أَوُسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : ٱلْكَيّسُ مَنُ دَانَ نَفُسَهُ وَ عَمِلَ لِمَا بَعُدَ الْمَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مَنُ ٱتْبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهُ وَ تَمَنَّى عَلَى اللهِ. (زدى)

ترجمہ: حضرت شداد بن اولؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّہ ﷺ نے فر مایا:'' عقل مندوہ ہے جس نے اپنِ نفس کوقا بو میں رکھا اور موت کے بعد آنے والی زندگی کے لیے کمل کیے۔اور عاجز وہ ہے جس نے پیروی اپنی خواہشات نفس کی کی اور اچھی آرز و کیں اللّہ سے وابستہ رکھیں۔''

تشريح: بالعوم لوگ اپنی نفسانی خواہشات کی تعمیل کے پیچے پڑے رہتے ہیں اوران کی زندگی کے قیمتی ایا م یوں ہی گز رجاتے ہیں۔فلاح آخرت کی طرف سے وہ غافل ہی رہتے ہیں۔ عارض زندگی کے پیچھےا پنی دائمی حیات کو تباہ کرنے والے شخص کو کوئی بھی عقل مند نہیں کہ سکتا۔ اور وہ شخص تو نہایت بد بخت اور نا دان ہوگا جو خدا سے بے پر واہو کر بیروی تو اپن نفس کی کرتا ہواور خدا سے مید تو قعات رکھتا ہو کہ وہ اسے اپنے جوار رحمت میں بہتر سے بہتر جگہ عنایت کرے گا۔ گویا خدا ک نواز شات اس کی منتظر ہیں ۔ کسی شخص کو بھی اس طرح کی خوش قبلی میں مبتلا نہیں ہونا چا ہے۔ خدا کے یہاں جو چیز کا م آنے والی ہے وہ آ دمی کا ایمان اور اس کا نیک مل ہے ۔ عقل مند اور سمجھ دار وہی ہے جس کی زندگی خدا کی اطاعت میں گز رتی ہے اور جو خدا کے خوف سے ہیں منداور لرزاں وتر سال رہتا ہو۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ : مَنُ خَافَ أَذْلَجَ وَ مَنُ أَذْلَجَ بَلَغَ الْمَنْزِلَ الا أَنَّ سِلُعَةَ اللَّهِ غَالِيَةٌ الا أَنَّ سِلُعَةَ اللَّهِ الْجَنَّة. (زن) ترجمه: حضرت ابو مريرة مروايت م كدرسول خدا عَلَيْتَهُ فَرْمايا: ' جم ( آخرش ميں درشن كى غارت كرى كا) خوف موتا م وہ رات كے پہلے صح ميں چل كمر اموتا ہے۔ اور جو خض اول شب ميں بھا ك كمر اموتا م وہ منزل پرينچ جاتا ہے۔ سنو، خدا كامال بهت قيمتى ہے۔ ن لو، خدا كامال جنت ہے۔ '

تنشویح: اس حدیث میں نبی علیقہ نے ایک مثال کے ذریعہ سے سمجھایا ہے کہ آ دمی کو تبھی بھی غفلت کی زندگی نہیں گزار نی چا ہے۔دشمن اگر آخر شب قافلہ پر حملہ کرنے کا ارادہ رکھتا ہے تو اہل قافلہ کواول شب ہی سفر پرنکل پڑنا چا ہے۔اس طرح قافلہ بہ عافیت اپنی منزل پر پہنچ سکتا ہے اور عارت گردشمن اس کا کچھی نہیں بگاڑ سکتا۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں سے جس متاع خاص کا وعدہ فرمایا ہے، شیاطین اور شیطان صفت ان کے دشمن اس سے محروم کرنے کی فکر میں لگے رہتے ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ خدا پر سی کے مقابلہ میں نفس پر سی اور دنیا طبلی لوگوں کا شعار ہو نبی علیظیہ ہمیں خبر دار کر رہے ہیں کہ خدا نے اپنے طاعت گزار بندوں کے لیے جس متاع خاص کا وعدہ فرمایا ہے، اس سے بڑھ کر فتیتی

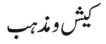
شے ممکن نہیں۔ اور وہ متاع خاص جنت ہے۔ کہیں ایبا نہ ہو کہ دشمن شخصیں اس جنت سے محروم کردے۔ اور ہلا کت کے سوا اور پچھتھ مھارے جصے میں نہ آ سکے۔ اس لیے خدا کی اس متاع خاص کو حاصل کرنے میں تساہل سے ہر گز کا مہیں لینا چا ہیے۔ بلکہ بلا تو قف اس کے حصول کی فکر میں لگ جانا چا ہیے۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ مَا رَأَيْتُ مِثُلَ النَّارِ نَامَ هَارِبُهَا وَلاَ مِثْلَ الْحَيَّةِ عَانَ أَبِي هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ مَا رَأَيْتُ مِثُلَ النَّارِ نَامَ هَارِبُهَا وَلاَ مِثْلَ الْحَيَّةِ مَا رَبَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عُ وَلاَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَعُولَ عَنْ أَعَهُ هُوالِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِنهُ مُعَلَى إِنَّالَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَعْلَ اللّهُ عَلَيْهُ مَعْلَ اللّهُ عَلَيْنَا إِنَّا مَعْ عَلَيْ أَنَا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ أَعَامَ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْلَى إِنَهُ مُعَلَى إِنَا مَا عَلَيْ عَلَيْهُ مَعْلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مُعَلُ عَلَيْ عَلَى مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ مَا عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ الْعَامِ عَلَيْ ع مَعْلَي عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي عَلَي مُ

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیلی نے فرمایا: '' میں نے دوزخ کی آگ جیسی کوئی شے نہیں دیکھی جس سے بھا گنے والا سوتا رہے اور جنت کے مانند کوئی شے نہیں دیکھی کہ اس کا طالب سوتا رہے۔'

نشر یہ: یعنی بیکتنی عجیب بات ہے کہ دوزخ کی آگ جو ہلا کت آفرینی، شدت اور ہولنا کی میں سب سے بڑھ کر ہے، لوگ اس سے بحینے اور اس سے دور بھا گنے کی کوشش نہیں کرتے۔ اس طرح میہ بھی حیرت انگیز بات ہے کہ جنت جس سے محبوب تر کسی دوسری چیز کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا اور جس کی طلب اور خواہش کی راہ میں تساہل روانہیں ہو سکتا، لیکن اس کی طرف سے وہ لوگ بے پر وااور عافل نظر آتے ہیں جن کے لیے وہ جنت بنائی گئی ہے۔ جنت جو تمام ترخو بیوں، شاد مانیوں اور سعادتوں کا مرکز ہے، پھر بھی اس کی طلب میں جینے کے بجائے لوگ عارضی خوشیوں کے پیچھے دیوانے دکھائی دیتے ہیں۔ اور انھیں اس کا احساس تک نہیں ہوتا کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔

دوزخ کی آگ سے بیچنے اور اس سے دور بھا گنے کا مطلب میہ ہے کہ آ دمی گناہ اور معصیت سے دورر ہے۔ اورزندگی میں خدا شناسی اور خدا ترسی کا اختیار کرے۔ خدا کی اطاعت اور اس کی بندگی کواپنے لیے لازم قرار دے لے۔ جنت کی طلب میں سرگرمی دکھانے کا مطلب میہ ہوتا ہے کہ آ دمی خدا اور اس کی رضا اور خوش نو دی کو ہر چیز پر مقدم رکھے۔ گناہ اور خدا کی نافر مانیوں سے بچتار ہے۔ خدا کی اطاعت اور فرماں برداری کے کا موں میں پیش پیش رہے اور اس سلسلے میں کسی قسم کی سستی اور تساہل کوروانہ رکھے۔



تشريح: معلوم ہوا کہ دین اصلاً نام ہے اخلاق وکر دارکا۔ اسی لیے نبی علیق نے فرمایا ہے اِلَّمَا بُعِنُتُ لِلاُ تَمِّم مَكَارِ مَ الْاَحُلاَقِ ۔''میری بعث محض اس لیے ہوئی ہے کہ میں اخلاقی خوبیوں کو درجہ کمال تک پہنچادوں۔'' اسلام نے انسانی اخلاق کا رشتہ ایمان سے قائم کیا ہے، جس کی وجہ سے انسانی اخلاق کو وہ قوت حاصل ہوئی جس کا عام شخص تصور بھی نہیں کر سکتا۔ اسلام نے اخلاق کے مسلہ کو ایمان کا مسلہ بنا کر دنیا کے سامنے پش کیا۔ پھر اخلاق و کر دارکو محدود معنی میں لینے کے بہ جائے اسے وسیح مفہوم اور آفاقیت عطاکی اور پورے نظام حیات اور اصول وضوا اط کو اخلاق کا پابند بنایا۔ اسلام کا بیدوہ عظیم کا رنا مہ ہے جس کا احساس بہت کم لوگوں کو ہوتا ہے۔ اس حدیث میں بیان فرمایا کہ کسی کے انداز مانت داری کی صفت نہ ہوتو اس شخص کا

ایمان کا دعویٰ کرنا بے معنی ہے۔ اسی طرح ایک کہ کی سے اندرامات وارض کی سط حد ہودو اس من کی ایمان کا دعویٰ کرنا بے معنی ہے۔ اسی طرح اپنے کیے ہوئے عہد کا پاس ولحاظ رکھنا عین دین ہے۔ جسے عہد و پیان کا پاس ولحاظ نہ ہواں شخص کا دین سے کو کی تعلق نہیں ہو سکتا۔ بیر سادہ میں بات نہایت انقلاب انگیز ہے۔ حقیقت ہیہ ہے کہ دین محض کچھ خطاہ ررسوم کے اداکرنے کا نام نہیں ہے بلکہ دین اپنی حقیقت کے لحاظ سے اعلیٰ کر دارادر کیر کی سر ہے۔

(۲) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْنَهُ: لَنُ يَّزَالَ الْمُؤْمِنُ فِى فَسُحَةٍ مِنْ دِيْنِهِ مَالَمُ يُصِبُ دَمًا حَرَامًا. ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عقیقہ نے فرمایا: ''مومن ہمیشہ اپنے دین کے معاملہ میں کشادگی میں رہتا ہے، جب تک وہ خونِ ناحق کا مرتکب نہ ہو۔''

(٣) وَ عَنُ تَمِيمُ الدَّارِيُّ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْنَ اللَّهِ قَالَ: الدِّينُ النَّصِيحة ثَلاً ثَا قُلْنَا لِمَنُ? قَالَ لِلَّهِ وَ لِكِتَابِهِ وَ لِوَسُولِهِ وَلاَئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ وَ عَامَتِهِم. (ملم) توجعه: حضرت تيم دارئ سردايت ب كه بى عَلَي في فرمايا: 'دين فير خوابى كو كتب بيل'' مي بات آپ ني تين مرتبه فرمانى - بم نے پوچھا كه مي فروابى كس كے ليے ہے فرمايا: 'اللہ كے ليے، اس كى كتاب كے ليے، اس كرسول كے ليے، مسلمانوں كے اماموں كے ليے اور عام مسلمانوں كے ليے۔''

تشریح: بیر حدیث دین کے ایک اہم پہلو کو اجا گر کرتی ہے، فرمایا: دین سرا پانصح اور خیر خواہی ہے۔ دین میں مطلوب بیر ہے کہ لوگ ایسے خود غرض بن کر ہر گز نہ رہیں کہ انصیں دوسروں کی بھلائی سے کوئی دل چسپی نہ ہو۔لوگوں میں باہم ربط وتعلق ہونا چاہے اور اس کے بیچھے خیر خواہی کا جذبہ کار فرما ہو۔وہ خدااور اس کے رسول کے دفادار ہوں ۔انھیں خدا کی کتاب کی عزت اور عظمت اور اس کے حقوق کا شعور ہو۔اجتماعی زندگی میں ان کی جوذ مہداریاں ہوتی ہیں ان کی طرف سے بھی وہ غافل نہ ہوں۔سربراہ مملکت سے لے کر عام رہنماؤں ،علماء دین اورائمہ تک کے لیےان کے دل میں جذبہ خیر خواہی پایا جاتا ہو، اور عام مسلمان بھی ان کی نگاہ سے اوجھل نہ رہیں۔ان کی بھلائی اور خیر خواہی کی بھی انھیں فکر ہو۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى سَعِيْلاً يَقُولُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَقُولُ: يَاتِى عَلَى النَّاسِ ذَمَانَ خَيْرٌ مَّالِ وَ عَنُ أَبِى سَعِيْلاً يَقُولُ سَمِعْتُ النَّبِي عَلَى النَّاسِ ذَمَانَ خَيْرٌ مَّالِ الرَّجُلِ الْمُسْلِمِ الْغَنَمُ يَتُبَعُ بِهَا شَعَفَ الْجِبَالِ وَ مَوَاقِعَ الْقَطُرِ يُفِرُّ بِدِيْنِهِ مِنَ الْفِتَنِ.

**ترجمہ:** حضرت ابوسعیڈییان کرتے ہیں کہ میں نے نبی علیقہ کو بیفر ماتے سنا:''لوگوں پرایک ایسا زمانہ آئے گا کہ مسلمان شخص کا بہترین مال بکریوں کا ریوڑ ہوگا، جسے لے کروہ پہاڑوں کی چوٹیوں پراور بارش ہونے کی جگہوں پر چلا جائے گا۔اس طرح وہ اپنے دین کوفتنوں سے بچا کر نکل بھا گے گا۔'

تشویع: بیحدیث بتاتی ہے کہ دین انسانی زندگی کی اصل متاع ہے۔ دین سے بڑھ کر کسی قابل قد راور بیش قیمت شے کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ دین کا اصل تعلق انسان کے قلب ونگاہ اور اس کے جذبات وعقائد سے ہے۔ پھر دین کا مطالبہ بیہ ہے کہ آ دمی کی زندگی شرک اور ہر طرح کے فواحش اور منگر ات سے پاک ہو۔ دین اس کی نگاہ میں دنیا کی ہر چیز سے بڑھ کرعزیز ہو۔ حتی کہ اپنی جان کے مقابلے میں بھی وہ دین کو زیا دہ عزیز رکھتا ہو۔ دین کا حاصل ہے خدا سے تعلق اور اس اپنی جان کے مقابلے میں بھی وہ دین کو زیا دہ عزیز رکھتا ہو۔ دین کا حاصل ہے خدا سے تعلق اور اس اپنی جان کے مقابلے میں بھی وہ دین کو زیا دہ عزیز رکھتا ہو۔ دین کا حاصل ہے خدا سے تعلق اور اس سے انہتائی حجت ۔ مومن شخص اس تعلق اور محبت کو کی معنی ہی باقی نہیں رہتے۔ اس لیے اگر فتندا تا بڑھ چکا ہو کہ اللہ کے بغیر اس کی نگاہ میں جینے کے کوئی معنی ہی باقی نہیں رہتے۔ اس لیے اگر فتندا تا بڑھ چکا ہو کہ اللہ کے بغیر اس کی نگاہ میں جینے کے کوئی معنی ہی باقی نہیں رہتے۔ اس لیے اگر فتندا تا بڑھ چکا ہو کہ اللہ کے بغیر اس کی نگاہ میں جینے کے کوئی معنی ہی باقی نہیں رہتے۔ اس لیے اگر فتندا تا ہز ہو چکا ہو کہ اپنے دین کی محافظت کے لیے کسی کو ہم تو دین اس کا سے بہتر مال ہے۔ پڑے جہاں انسان اپنی بکریوں کے ذریعہ سے اپنی ضروریات پور کی کر کے اپنے دین کی حفاظت اس لیے کہ آرام دو آ سائش کی فکر میں اگر دین فتنوں کی نذر ہو گیا تو بی آرام وراحت ہے معنی ہے۔ پھر تو آ دی کو آخرت میں خدا کے مذاب سے کوئی نہیں بی اسکتا۔

غيرماديحقائق

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ أَنَّ وَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَالَ: أَقُرَبُ مَا يَكُونُ الْعُبُدُ مِنُ رَّبِّهِ وَ هُوَ سَاجِدٌ فَاكْثِرُوا الدُّعَاءَ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیظیق نے ارشاد فر مایا: ''بندہ اپنے رب سے سب سے زیادہ قریب اس وقت ہوتا ہے جب وہ تجد میں ہوتا ہے ، تو دعازیادہ کیا کرو۔' تشریح: سجدہ در حقیقت زندگی کی معران ہے ۔ سجدہ صرف اظہار عبدیت ، ی کا مظہر نہیں ہے بلکہ بی<sup>حس</sup>ن و جمال خداوندی پر نثار ہونے اور اس سے حقیق طور پرلڈ ت گیر ہونے کا فطری اظہار بھی ہے۔ جب کوئی بندہ سجد ہے کے ذریعہ سے خدا کے آگا پی نفی کرتا اور بالکلیدا ہے آپ کو خدا کے قد موں میں ڈال دیتا ہے تو وہ خدا کی جناب میں اس کی بے پایاں نواز شات کا مشخص تر ہو ہے۔ اس لیے جب خدا کے آگر ہو جو دہوں تو اپنی بہترین تمنا وی اور آر دووں کے ساتھ سر بہ سے دہوں اور زیادہ سے زیادہ اپنے رب کی عنایتوں کے طالب ہوں ۔ خدا کے حضور میں اپنے دامن طلب کو کشادہ رکھیں ۔

یں بیف سے ہے۔ ان یں بیف سے وال طلایک یں جو تیہ ور سے بیر دیا ہے کہ دور در حقیقت انسان کی اپنی شخصیت کا نور ہے۔ اسی سے انسان کی شخصیت چبک اٹھتی ہے۔ اس نور کا حصول صحیح فکر اور سیرت و کر دار کی بلندی سے ممکن ہوتا ہے۔ خدا پر ایمان ، اس سے روحانی وقلبی وابستگی اور اس پرتو کل اور زندگی کی معنوبیت سے آگہی آ دمی کو ہر طرح کی ظلمتوں سے نجاب دلاتی

سے۔ پھرا یسے شخص کے یہاں نہ تو ذوق وفکر کا افلاس پایا جا سکتا ہے اور نہ اس کی زندگی افسر دگی اور بے کیفی کی نذر ہو سکتی ہے۔ ایساشخص سیتے قتم کے جذبات اور پست خیالات سے نجات پالیتا ہے۔اسے فکر ونظر اور آگہی اور جذبات و کیفیات کی ایسی دنیا میسر آجاتی ہے جوسرایا نور ہوتی ہے۔ جہاں ظلمت کا نام ونشان نہیں پایا جا تا۔ایس ٹخص کے مقام ومرتبہ کو پیچھنے سے وہ لوگ قاصر ہی رہتے ہیں جودنیا کے حریص اور مادّی منفعتوں ہی کوسب کچھ بچھنے کے فریب میں گرفتار ہوتے ہیں۔ شخصیت کے نور کے اتمام کی خوش خبری دے کر نبی ﷺ نے ایک بڑی حقیقت سے ہمیں آگاہ فرمایا ہےاور وہ بیرے کہ زندگی میں سب سے قابلِ قدر شے آ دمی کی اپنی شخصیت ہی ہے۔ شخصیت کے جس نور کاذ کراس حدیث میں کیا گیا ہے اس کا حصول اور اس کی محافظت دونوں ضروری ہے۔ابیا نہ ہو کہ آ دمی کی شخصیت بے نور ہو یا اس کی غفلتوں کی دجہ سے زندگی کے کسی مر حلے میں بیذور بچھ جائے۔قرآن میں بھی اس نور کا ذکر فرمایا گیا ہے۔مثلاً ایک جگہ اہل ایمان کے بارے میں ارشاد ہوا ہے کہ وہ جنت کے باغات میں داخل کیے جا کیں گے جن کے پنچے نہریں جاری ہوں گی اورخدا اپنے رسول اور اس کے پیروؤں کورسوائی ہے محفوظ رکھے گا۔ان کا نوران کے آگے آگے دوڑ رہا ہوگا اور وہ کہد ہے ہول گے: رَبَّنَا أَتُمِهُ لَنَا نُوُرُنَا۔''ہمارے رب، ہمارے نورکو کامل کردے۔''اس نور کی قدر وقیت اور اس کے راحت زا ہونے کا عالم یہ موكاكه بساختدوه خدا - عرض كرر ب مول ك كدرةًا أتْعِمُ لَنَا نُوُرُنَا (التحريم: ٨)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیظت نے فرمایا: ''جب بھی لوگ خدا کا ذکر کرنے کے لیے بیٹھتے ہیں تو فرشتے اُخصیں چاروں طرف سے گھیر لیتے ہیں اور خدا کی رحمت ان پر چھا جاتی ہے اور ان پر سکینہ نازل ہوتا ہے اور خدا ان کا ذکر ان کے درمیان کرتا ہے جو اس کے پاس ہیں۔'

**تشریح:** خدا کے ذکر میں بڑی وسعت ہے۔خدا کا نام لینا، اس کی شیچ وتحمید کرنی، دینی تقاریر اور قرآن کی تلاوت وغیرہ سب خدا کے ذکر میں شامل ہیں۔اللہ کو یا دکرنے والوں کا قرب فر شتے بھی پسند کرتے ہیں۔ وہ انھیں گھیر لیتے ہیں۔خدا خود بھی اپنی رحمتیں ان پر نازل فر ما تا اور اس طرح اپنی خوش نو دی کا اظہار کرتا ہے۔

ایسے لوگوں پرسکینہ نازل ہوتا ہے۔ سکینہ (Shechina) کا ذکر کتب سابقہ میں بھی ملتا ہے۔ بعض حدیثوں سے معلوم ہوتا ہے کہ سکینہ کے نزول کے اثرات بھی کبھی تبھی نمایاں طور پر محسوس کیے گئے ہیں۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حقائق صرف وہی نہیں ہیں جن کو مادّی شکل میں ہم دیکھتے ہیں بلکہ مادیّت سے ہٹ کربھی ایسے حقائق ہیں جن سے ہماری زندگیاں دو چار ہو سکتی ہیں، بیالگ بات ہے کہ ہم ان کواس طرح محسوس نہ کر سکیں جس طرح دوسری عام، مادّی چزوں کو محسوس کرتے ہیں۔

حدیث کی میاطلاع کہ خدا اینے ذکر کرنے والوں کا ذکر فرشتوں اور نیک ارواح کے درمیان کرتا ہے ایک بڑی خوش خبری ہے۔ حقیقت میہ ہے کہ بندے کے لیے شرف ومجد کی اس سے بڑی بات دوسری نہیں ہو سکتی۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُوَ يُوَةً قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَى اللَّبِي اللَّهِ: لَقَدُ كَانَ فِيُمَنُ كَانَ قَبُلَكُمُ مِنُ بَنِى السُوَ آئِيُلَ رِجَالٌ يُكَلَّمُوُنَ مِنُ غَيُرِ أَنُ يَّكُونُوا أَنْبِيَاءَ فَإِنُ يَكُنُ مِنُ أُمَّتِى مِنْهُمُ اَحَدٌ فَعُمَوُ.

**ترجمہ**: حضرت ابو ہر رہ ہؓ سے روایت ہے کہ نبی علیقہ نے فرمایا ''م سے پہلے بنی اسرائیل

میں ایسےلوگ ہوئے ہیں جن سے (خدا کی جانب سے ) کلام کیا جاتا تھا، بغیر اس کے کہ وہ نبی ہوں۔میریامت میںاگرا یہے کچھلوگ ہوں گےتوان میں سےایک عمرہوں گے۔'' **تشریح:**اس حدیث سے اس بات کی تصدیق ہوتی ہے کہ بندگان خدامیں سے نبیوں کے علاوہ بھی بعض ایپی شخصیتیں ہوئی ہیں اور ہو کتی ہیں روحانی طریقے سے جنھیں غیب سے ہم کلامی کا شرف حاصل ہو۔معلوم ہوا کہ انبیا علیہم السلام کا زمانہ گز رجانے کے بعد بھی خدا کا رشتہ دنیا سے منقطع نہیں ہوا ہے۔ وہ ہدایت کے اسباب فراہم کرتا ہے اور بعض جواہل تر اشخاص ہوتے ہیں ان پراس کی خصوصی رحمت بھی ہو سکتی ہے۔اس حدیث کی تا سُیصح بخاری کی ایک اور حدیث سے بھی ہوتی ہے۔ صحیح بخاری میں روایت ہے کہ آئ نے فر مایا: اِنَّهٔ قَدُ حَانَ فِیُمَا مَضْي قَبُلَكُمُ مِّنَ الْأُمَم مُحَدَّثُونَ وَ إِنَّهُ إِنَّ كَانَ فِي أُمَّتِي هٰذِهٍ مِنْهُمُ فَإِنَّهُ عُمَرُ ابْنُ الْحَطَّابِ لِعِن '' تم ہے پہلے کی امتوں میں کچھلوگ محدَّث ہوتے تھے، میری اس امت میں اگرکوئی ایپاڅخص ہے تو یقیناً وہ عمر بن خطابؓ ہیں۔''محدَّث سے مراد ایسا شخص ہے جو نبی تو نہ ہو مگراسے الہام ہوتا ہو۔ یعنی روحانی طور پرغیب سے اسے ہم کلامی کا شرف حاصل ہوتا ہو۔ اس کے دل میں خدا کی طرف سے کچھ باتیں ڈالی جاتی ہوں۔اس طرح اس شخص کے فیصلے ادرمشور بے نہایت درست ادر صائب ہوتے ہوں۔ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت عمرٌ میں بیدوصف نمایاں طور پرموجود تھا۔ (۵) وَ عَنْ ثَوُبَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ الللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ ع المَعْلَيْ عَلَيْ اللَّالِيْعَالِيْعَالِيْ عَلَيْ فِي الْعُمُرِ إِلَّا الْبِرُّ وَ إِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ الرِّزُق بِالذَّنُبِ يُصِيُبُهُ. (ابن ملحه) **ترجمہ:** حضرت ثوبانؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خدا علیقہ نے فر مایا: '' تقدیر کو دعا کے سوا کو ئی چز بدل نہیں سکتی اور عمر کو کوئی چزنہیں بڑھاتی سواے نیکی کےاور آ دمی گناہ کی وجہ ہے جس کا اُس نے ارتکاب کیا ہوروڑی سے محروم کردیا جاتا ہے۔' تشريح: بيرحديث جميل متنبه كرتى ب كددنيا ميں صرف مادّى اسباب ہى كى كارفر مائى نہيں پائى

کنٹنگو **یع**: بیر حدیث میں کہ سنبہ کری ہے کہ دنیا یک صرف ماد کی اسباب میں کا کار کرمانی ہیں پاک جاتی بلکہ دعا اور نیکی یعنی روحانی اور غیر مادّی چیز وں کا بھی زندگی میں نمایاں اثر ہوتا ہے۔دعا سے گبڑ نے والی بات بن سکتی ہے۔خدا اس کے بارے میں بہتر فیصلہ کر سکتا ہے۔اُسے بُرائی اور پر بیثانی سے بچا سکتا ہے۔عمر میں اضافہ صرف صحت مند غذا وَں اور حفظانِ صحت کے اصولوں ہی

پر عمل کرنے سے نہیں ہوتا۔ آ دمی کی نیکیوں کا بھی اس میں خاص دخل ہوتا ہے۔ اس طرح گنا ہوں کاار تکاب آ دمی کوروزی سے بھی محروم کر سکتا ہے۔

مقصريت

(1) عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَ الصَّفَا جُعِلَ الطَّوَافُ بِالْبَيْتِ وَ بَيْنَ الصَّفَا وَالْمَرُوَةَ وَ رَمْي الْجَمَارِ لِاقَامَةِ ذِحْرِ اللَّهِ. الرجمه: حضرت عائشہ الدرایت ہے کہ رسول اللہ عَنی کے فرمایا: ''بیت اللہ ( کعبہ ) کا طواف اور صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرنا اور کنگریاں مارنا، بیسب اللہ کی یادکوقائم کرنے کے لیم قرر کیے گئے ہیں۔' تشریح: دین کے سجی ارکان اور ان کے اداکرنے کے جوطور طریقے رکھے گئے ہیں ان کی تشریح: دین کے سجی ارکان اور ان کے اداکرنے کے جوطور طریقے رکھے گئے ہیں ان کی كلامرنبوت جلد ينجىر

(٢) وَ عَنْ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَمُرٍ وُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَمُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ ع القُورُ الذي اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ العُلَيْ عَلَيْ العَلَيْ عَلَيْ عَ العَلَيْ عَلَيْ عَ العَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر قرّ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا:''جس شخص نے قرآن تین دن اورا سے کم میں پڑھااس نے پچھ بیں سمجھا۔''

**تشریح:** بیحدیث اس بات کی واضح دلیل ہے کہ قر آن کی تلاوت کا صل مقصود قر آن کو تبح*ھ کر* پڑھنا اور اس میں غور وفکر اور تد بر کرنا ہے۔ خلاہر ہے جس شخص کوفکر صرف جلد سے جلد قر آن ختم کرنے کی ہوگی اس کوفکر ونڈ بر کا موقع نہیں مل سکتا۔ اسی لیے فر مایا کہ جوشخص تین روز سے بھی کم دنوں میں قر آن ختم کرنے کا معمول اختیار کرتا ہے وہ قر آن محض پڑ ھے گا اسے شیخضے کا وہ کوشش نہیں کر سکتا۔

(٣) وَ عَنِ الْمُطَّلِبِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰ اللَّهِ قَالَ: الصَّلُوةُ مَثْنَى مَثْنَى آنُ تَشَهَّدَ فِى

اس حدیث میں نمازادا کرنے کے طریقہ کی طرف دہ نمائی کی گئی ہے۔اورصاف الفاظ میں بتایا گیا ہے کہ نماز کی اصل روح کیا ہے؟ وہ ہے اپنے رب کے سامنے اپنے عجز ونیاز، بے چارگ اور تذلل کا اظہار۔اپنے رب کو باربار پکارنا اور اس سے اپنی بھلائی کی درخواست کرتی۔اور اس کا اظہار کرنا کہ خدا ہی اس کی پناہ گاہ اور اس کے جینے کا اصل سہارا ہے۔وہی اس کے دل کا قراراور سکون ہے۔وہ اپنے رب سے کسی حال میں بھی بے نیاز ہو کرنہیں رہ سکتا۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَتَهُ: الدُّعَاءُ مُخُ الْعِبَادَةِ.
(تدى)
ترجمه: حضرت انسٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عَلَيْ اللَّهِ فَالَتَهُ فَا ارشاد فرمایا: ' ' دعا عبادت کا مغز ہے۔''

تشريح: يعنى عبادت كى روح اوراس كاما حسل دعا ب، كيول كدعبادت كى حقيقت اوراس كا حاصل عجز ونياز اور خدا كرآ گرا بني تذلل كا اظهار ب اور دعا ميں بير ب كچھ بدرجداتم پايا جاتا ب- ايك حديث ميں تو يہاں تك فرمايا گيا ہے كہ: اَلدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ - '' دعا ہى عبادت ب- ' دعا ميں بندہ خدا كى جانب متوجہ ہوتا ہے - اللہ ہى ساپى اميديں وابسة كرتا ہے - اللہ كى ذات كے سوا ہرايك سے استغناء برتنا ہے - خداكو پكارتا ہے، اس كر آگرا دامن احتيان

کشادہ کرتا ہے۔خدا سے لیٹ لیٹ کراس کے آ گے اپنی ضرور تیں اور آرز وئیں پیش کرتا اور اسی کو ایناملحاد مادی سب کچھ مجھتا ہے۔ زادية نظر بِضُعَفَآئِكُمُ. (بخاری) ترجمہ: حضرت مصعب بن سعدؓ سےروایت ہے کہ نبی علیظہ نے فرمایا <sup>دو ت</sup>مھارےا بینے کم زور لوگوں ہی کی دجہ سےتھھا ری مدد کی جاتی ہےاور شعیس رزق دیا جا تا ہے۔'' تشريح: بيحديث بتاتى ب كددنيا مس صرف ماد ى توانين ، ى نبيس بلكها خلاقى اورغير مادى توانين بھی نافذ ہیں۔ آ دمی سمجھتا ہے کہ قوت، مدداورر وزی محض اپنی صلاحیتوں اور کوششوں سے حاصل ہوتی ہے۔ حالاں کہ خداکسی کی مدد کرتایا اسے رزق کی فرادانی عطا کرتا ہے تو اس لیے کہ وہ غریبوں ادرکم زوروں کے کام آئے۔رزق کی فراوانی پاکسی قتم کی فوقیت اگر کسی کو حاصل ہے تو اسے کم زوروں اور محتاجوں کوفر اموش نہیں کرنا چاہیے۔خدا جا ہتا ہے کہ کم زوروں اور مجبوروں سے ہم دردی اہ ر دردمندی کاسلوک کیا جائے۔ مال داروں کو دولت صرف اس لیے نہیں دی جاتی کہ وہ اسے محض عیش دعشرت میں صرف کریں اور ضرورت مندوں کو بالکل فراموش کر دیں۔ (٢) وَ عَنُ عِمْرَانَ ابْنِ حُصَيْنٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَالَ: مُقَامُ الرَّجُلِ بِالصَّمْتِ اَفْضَلُ مِنُ عِبَادَةِ سِتِّيُنَ سَنَةً. (بيبق) ترجمہ: حضرت عمران بن حصین ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظیقہ نے فر مایا: ''کی شخص کا خاموشی اختیار کرناسا ٹھ سال کی عبادت سے بہتر ہے۔'' تشريح: خاموش کی قدرو قیت کو بالعوم لوگنہیں شجھتے ۔خاموش ہے آدمی کتنی ہی آفات سے مامون وحفوظ رہتا ہے۔ایک خاموش کتنی ہی بلا ؤں اور جھکڑوں سے ہمیں نجات دلاتی ہے۔ایک روایت میں طُولُ الصَّمت اورُحسن الخلُق (طویل خاموثی اورحسن اخلاق) کے بارے میں آیا ہے کہ میزان عمل میں ان کا وزن سب سے بڑھ کر ہوگا۔ بلکہ آپ نے سیجی فرمایا: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه مَا عَمِلَ الْحَلَائِقُ بِمِنْلِهِمَا ." اس ذات كانتم جس ك باتھ ميں ميرى جان ب، ان

كلامرنبوت جلد پنجىر

دونوں کے مثل تو کوئی عمل دنیا نے کیا ہی نہیں۔' یعنی بید دونوں اپنی مثال آپ ہیں۔ (بیہتی یے ن انس ؓ)۔ خاموشی کوسا ٹھ سال کی عبادت پر فوقیت دی جارہی ہے تو اس کی کچھا پنی امتیازی خوبیاں ہیں۔ حدیث کامفہوم میہ ہے کہ خاموشی آ دمی کا شعار ہو۔ فضول اور لا یعنی گفتگوؤں سے بچے اور غیبت ، چغلی اور بہتان وغیرہ سے دورر ہے۔ حدیث کا مطلب سیہ ہر گرنہیں ہے کہ جہاں حق بات کا اظہار ضروری ہو وہاں بھی آ دمی گونگا بنار ہے۔

(٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَهُ: خَيْرُ حُمْ خَيْرُ حُمْ لِاَهْلِهِ وَ أَنَا خَيْرُ حُمُ لِاَهْلِي. ترجمه: حضرت عائشت سروايت م كهرسول الله عليه فرمايا: "تم ميں بهتر شخص وہ م جوتم ميں اين اہل وعيال كے ليے سب سے بہتر ہواور ميں تم سب سے زيادہ اين اہل وعبال

کے لیے بہتر ہوں۔' تشریح: آدمی کے اچھے ہونے کی ایک آسان پہچان بیان فرمائی گئی ہے کہ وہ څخص بہتر ہوگا جو اپنے اہل وعیال کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آتا ہو۔ اس کے اہل وعیال اس سے راضی اور خوش ہوں۔ وہ اپنے اہل وعیال اور اپنے لوگوں سے بے پر دانہ ہو۔ اس سلسلہ میں نبی علیقے کی

زندگى يى سب ئے ليےا يك بہترين اسوہ ہے، جس كى طرف آپ ئے اشارہ بھى فرمايا۔ (٣) وَ عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكِمٍ أَنَّهُ حَدَّتَ عَنُ رَّسُولِ اللَّهِ عَلَيْظَةٍ أَنَّ الْكَافِرَ إِذَا عَمِلَ

۲۷ و عن الس بن مال عن الله عندت عن وسول الله علي الله علي المحافر إداعمل حسنة أطعم بها طعمة مين الدُنيا و اممًا المُؤمن فانَ الله يَدَخِرُ لَهُ حَسَناتِه فِي (ملم) توجعه: حضرت آس بن مالك مردايت ب كه رسول الله علي فرمايا: ''جب كافركونى نيكى كرتا ب تواس كادنيا عين فائده ل جاتا ب اورمون كى نيكيول كواللد آخرت كے ليے ركھ چھوڑتا ہے اوردنيا عيل بھى اسے اپنى اطاعت پر دزق عطافر ماتا ہے۔'' تشريح: آخرت عيل اہل كفر كے حص ميں عذاب كرسوا كھ من آسك گار دنيا ميں انھوں نے

تنتسویہ: احرت میں اہلِ نفر کے حصے میں عذاب کے سوا چھرندا سلے کا۔ دنیا میں اھوں نے کوئی نیکی اور بھلائی کا کام کیا ہوگا،مثلاً مخلوقِ خدا کی انھوں نے کوئی خدمت انجام دی ہوگی تو اس کے بدلے میں وہ دنیا کی زندگی میں خدا کی کتنی ہی نعمتوں سے مستفید ہو چکے۔خدا کی زمین نے كلامرنبوت جلد ينجىر

انھیں جگہ دی۔سورج اور چاند کی تمازت اور روشن سے انھوں نے فائدہ اُٹھایا۔ مختلف قسم کے طعام اور شروبات وغیر ہا سے شاد کام ہوئے لیکن خدا کے ساتھ کفر کی روش اختیار کر کے آخرت کے لیے انھوں نے محرومی کا سودا کیا۔ اس کے برخلاف اہل ایمان کے نیک اعمال کا اجر و تو اب آخرت کے لیے محفوظ رہتا ہے۔خدا اپنے اطاعت گز اربندوں کو دنیا کی زندگی میں بھی رزق بہر ہ مند کرتا ہے، رہی آخرت کی زندگی تو وہ تو ان ہی کے لیے ہے۔

(۵) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى المُوَدُ الْعَبُدُ مِنُ رَبِّهِ وَ هُوَ سَاجِدٌ فَاكْثِرُ الدُّعَا.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول خدا علیظی نے فرمایا: ''بندہ اپنے رب سے سب سے زیادہ قریب تجد کی حالت میں ہوتا ہے۔ پس اس میں بہ کثرت دعا کیا کرو۔' تتشریح: بیا یک اہم حدیث ہے۔ خدا اور بندے کے درمیان جو حقیقی اور وجد انگیز رشتہ پایا جاتا ہے اس کا اظہار سب سے بڑھ کر تجد کی حالت میں ہوتا ہے۔ تجدہ کر کے بندہ اپنے رب کے آگر انتہائی چڑ کا اظہار کر کے اس کی عظمتوں کا اقر ارکرتا ہے۔ اس لیے لاز ماً تجد کی حالت میں وہ اپنے رب سے سب سے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ اور اس حالت میں خدا کی رحمت بھی لاز ما اس کی طرف متوجہ ہوتی ہے۔ اس لیے بندے کے لیے اپنے رب سے عرض معروض کا بی خاص موقع ہوتا ہے۔

(۲) وَ عَنْ نُوُبَانُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى الْحَاقَ الْحُوالَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحُلَقَلَقُولَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْحُلَقُ عَلَيْ الْحُلَقُلُولُ مَا الْحُلَقُلُولَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحُلُولَ مَا الْحُلَقُولُ عَلَيْ عَلَيْ الْحُلَقُلُولُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الَقُعَا الْحُلَقُنْ عَلَيْ الْحُلُولُ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَالَح

عمر کے اضافہ کے لیے اچھی غذا اور حفظان صحت کے اصولوں ہی پر نگاہ نہیں رتن چاہیے۔مومن اس سے بے خبر نہیں ہوتا کر عمر کے اضافہ میں نیکی کا بلکہ نیکی ہی کا اصلاً دخل ہوتا ہے۔تجربات اور مشاہدات بھی اس کی شہادت دیتے ہیں۔ ریبھی ایک حقیقت ہے کہ گناہ اور خداکی نافر مانی کی نحوست سے انسان روزی سے محروم

میں بی ایک طبیعت سے لہ کناہ اور حداثی ناحرمانی کی حوست سے انسان رور کی سے حروم ہوجا تا ہے۔ خاص طور سے حلال رزق اس کے حصے میں بہت کم آتا ہے۔ یہ دھوکا نہ ہونا چا ہے کہ بہت سے مجرمین اپنے جرائم کے باوجود مادی اعتبار سے ترقی کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ خدا مجرموں کوڈھیل دیتا ہے۔ یہ بھی اس کی سنت ہے لیکن مجرمین اپنی روش بدل کراپنی اصلاح کرلیں، ایسا بالعموم نہیں ہوتا۔ مجرموں اور خالموں کا انجام ہمیشہ عبرت ناک شکل میں سامنے آیا ہے۔

(2) وَ عَنُ أَبِى عُثُمَانَ النَّهُدِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْنَةٍ: إذَا أُعْطِى أَحَدُ حُمُ الرَّيُحَانَ فَلاَ يَرُدُّهُ فَالَّهُ خَرَجَ مِنَ الْجَنَّةِ. ترجمه: حضرت الى عثان نهدى سے روايت ہے كہ رسول الله عليه في فرمايا: ''جب تسميں كوئى شخص خوش بودار بھول ديتوات لينے سے انكار نہ كروكيوں كہ بھول جنت سے آيا ہے۔'

**تشریح:** پھول جنت سے آیا ہے۔ یعنی پھولوں کا تعلق اصلاً جنت سے ہے۔ پھول جنت کی یاد ہی نہیں دلاتے بلکہ وہ اس کا واضح ثبوت ہیں کہ جنت ہے اور اگر خدانے جنت کی اطلاع دی ہے تو اس پریقین کرنے میں کسی قشم کا شک اور تذبذ بنہیں ہونا چاہیے۔

## طرزعمل

(1) عَنُ أَبِى أَمَامَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَ : مَنُ أَحَبَّ لِلَّهِ وَ أَبْعَضَ لِلَّهِ وَ أَعُطَى لِلَّهِ وَ مَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ استَكْمَلَ الإِيْمَانَ. ترجمه: حضرت ابوامام مَّر دوايت بكرسول اللَّه عَلَيْتَهُ فَوْمايا: ''جس فرميت كاتو خدا ك ليه، بخض ركها تو خداك ليه، ديا تو خداك ليه اور روكا تو خداك ليه، أس في اي ايمان كوكامل كرليا-''

**تشریح**:ایمان *صرف یہی نہیں ہے ک*ہ آ دمی خدا کی ذات کوشلیم کرلے۔ بلکہ ایمان کی تکمیل اس

وقت ہوتی ہے جب کہ ایمان باللہ ہی انسان کی زندگی کا اصل محور ہوجائے۔ اس کی زندگی کی ساری دوڑ دھوپ اور اس کی سرگر میاں محض خدا کی خوش نو دی کے لیے وقف ہوں۔ یہاں تک کہ اس کی دوستی اور دشمنی بھی محض اللہ کے لیے ہو۔ وہ کسی سے محبت کرتا ہے تو اس لیے کہ وہ خدا کا فرماں بردار اور نیک بندہ ہے۔ کسی کو مبغوض رکھتا ہے تو سرف اس لیے کہ وہ خدا کا مبغوض اور دشمن دین ہے۔ وہ خرچ کرتا ہے تو خدا کی خوش نو دی کے لیے خرچ کرتا ہے۔ وہ الی جگہوں پر خرچ کرنے سے اپنا ہاتھ روک لے گا جہاں خرچ کرنا برائیوں کو فروغ دینا ہے جس کو خدا کہ ہوں پند نہیں کر سکتا۔

ترجمه: حضرت عائشة سے روایت ہے کہ جب رسول اللہ عظیم لوگوں کوایے عمل کا عظم دیتے سے جودہ (ہمیشہ) کرسکیں محابة نے عرض کیایا رسول ہم آپ جیسے نہیں ہیں، اللّہ نے تو آپؓ کے اگلے پچھلے سب گناہ معاف فرما دیے ہیں۔ اس پر آپ غصہ میں آگئے یہاں تک کہ آپؓ کے روئے مبارک سے غضب کا اثر ظاہر ہونے لگا۔ پھر آپؓ نے فرمایا:'' میں تم سب سے زیادہ اللّہ کا ڈرر کھنے والا اور اللّہ کو جانے والا ہوں۔'

تشريح: اس حديث سے معلوم ہوا کہ دین میں بے جائن کوردانہیں رکھا گیا ہے۔ آدمی کوزندگی میں ایسا طرز عمل اختیار کرنا چاہیے جس پر وہ ہمیشہ کار بندرہ سے۔ اسی لیے نبی عقطیت لوگوں کوان کی استطاعت اور ان کی قوتوں کو کلو ظرر کھتے ہوئے عمل کی تلقین کرتے تھے۔ بعض ذہنوں میں سے بات پیدا ہوئی کہ ہمیں عبادت وغیرہ میں محنت شاقہ سے کام لینا چاہیے۔ نبی عظیق کی بات اور ہے وہ تو خدا کے محبوب ترین انسان ہیں، ہمیں تو آپ سے کہیں بڑھ کر عبادت اور ریاضت میں مشقتیں برداشت کرنے کی ضرورت ہے۔ اس پر نبی عظیق سخت ناراض ہوئے جس کا اظہار آپ کے چہرہ

ہوں۔اس لیے میری زندگی ہی تمھارے لیے اسوہ ہو سکتی ہے۔اس حدیث سے ریبھی معلوم ہوا کہ عبادات ہوں یا نیک اعمال اسلام میں ان سب کا اصل محرک تقو می اللہ اور علم باللہ بھی ہے۔خدا کا خوف اور اس کا عرفان ہی وہ چیز ہے جس سے زندگی تہنہ دیب آشنا ہوتی ہے اور انسان حسن و پاکیزگی کا پیکر نظر آنے لگتا ہے۔

(٣) وَ عَنِ النَّوَاسِ بُنِ سِمُعَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّ المَّذِي اللَّهِ عَلَى مَعْصِيةِ الْحَالِقِ.

ترجمہ: حضرت نواس بن سمعان ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیظہ نے فرمایا:''خالق کی نافر مانی میں مخلوق کی اطاعت جائز نہیں۔'

تنشر یہ یعنی کسی شخص کی اطاعت سے اگر خدا کی نافر مانی لازم آتی ہے تو پھر بیداطاعت جائز نہیں۔ ہونا بیہ چاہیے کہ ہر اطاعت خدا کی اطاعت کے تابع ہو۔ کسی اطاعت میں اگر خدا کی نافر مانی ہور ہی ہوتو دین میں اس اطاعت کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ مشلاً والدین کی خدمت اور ان کی اطاعت ضروری ہے لیکن اگر وہ کسی ایسے کام کے لیے مصر ہوں جس سے خدا نے روکا ہے تو اس صورت میں والدین کی بات نہیں مانی جاسکتی۔ خدا کو ناراض کر کے سار لوگوں کی خوشی اور دنیا کی ساری دولت بھی حاصل ہوجائے تو اس کی کوئی قیمت نہیں ہے۔

(٣) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: أَحَذَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عُلَى اللهُ عَلَى اللهُولُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

تنشریح: نبی علی کے خطرت ابن عمر کے جسم کے کسی حصے مونڈ سے وغیرہ کو پکر کرنشیحت کی تا کہ حضرت ابن عمر اس نفیحت کی اہمیت اور قدر و قیمت کوزیادہ سے زیادہ محسوں کر سکیں اور وہ یہ بھی احساس کر سکیں کہ خدا کے رسول کواپنے ہیروؤں سے کس درجہ تعلق خاطر ہے۔ آپ نے جونشیحت فرمائی ہے اس کے بیش قیمت ہونے میں کسی شبہ کی گنجائش نہیں

ہے۔ دنیا میں زندگی گزارنے کا حقیقت پیندانداندانداز اس سے مختلف نہیں ہوسکتا جس کی تعلیق نبی عظیقیت دے رہے ہیں۔ دنیا میں مسافر کی طرح رہو۔ مسافر پر دلیں کو کبھی وطن تصور نہیں کرتا۔ اس کا دل اپنے وطن ہی میں لگار ہتا ہے۔ پر دلیس کی بے بہا نعمتوں کے مقابلہ میں وطن کی شیریں یا داسے زیادہ دکش محسوں ہوتی ہے۔ جولوگ دنیا میں رہ کر آخرت کے لیے فکر مند ہوتے ہیں اور آخرت کی کا م یابی کے لیے جو پچھ کر سکتے ہیں اس سے غافل نہیں ہوتے ، حقیقت میں شعور کے میں گوشہ گیری اختیار کر لے اور دنیا کو اہل دنیا کے لیے چھوڑ دے کہ وہ جس طرح چا ہیں اس میں فند دونساد ہر پا کریں اور ظلم و جورکور وار کھیں۔ آدمی کو زن حال کی فکر بھی کر نی ہو گا۔ اس میں کی تعلیم وتر بیت کی طرف بھی توجہ دینی ہوگی۔ دنیا سے برائی مخاور دی کہ وہ جس طرح چا ہیں اس میں کی تی ہوں اختیار کر لے اور دنیا کو اہل دنیا کے لیے چھوڑ دے کہ وہ جس طرح چا ہیں اس میں کی تی میں اختیار کر لے اور دنیا کو اہل دنیا کے لیے چھوڑ دے کہ وہ جس طرح چا ہیں اس میں کی تی میں اور ہو ہو کور وار کھیں۔ آدمی کورزق حلال کی فکر بھی کر نی ہوگی۔ اس و عیال کی تعلیم وتر بیت کی طرف بھی توجہ دینی ہوگی۔ دنیا سے برائی مخاور دین تو کو کو و خاصل ہواں

مرکز اگردنیانہیں ہے تولاز ماس کارخ خدا کی طرف ہوگا۔خدا کا نام اس کے دل کاسکون اور اس

كلامر نبوت جلد

کی روح کی راحت ہوگی۔خدا کی جانب اس کی انابت بڑھتی چلی جائے گی۔ایسی حالت میں یہ سیس ممکن ہے کہ خداا سے اپنے محبوب بندوں میں شامل نہ فر مائے۔ آپٹ نے بیہ جو فر مایا کہ لوگوں کے پاس جو پچھ ہے اس سے بے رغبت ہوجا ڈلوگ تم سے محبت کرنے لگیں گے۔ پیچلیم بھی پنی بر حکمت ہے۔ جب لوگوں سے ہمارا ملنا جلنا کسی دنیوی غرض سے نہ ہوگا اور نہ ہمارے دل میں اس وجہ سے کوئی حسد پیدا ہوگا کہ فلاں شخص مال و دولت میں اس قدر آگے کیوں ہے، لوگوں سے ملیں گے تو شخص محبت اور ان کی خیر خواہی کا جذبہ لے کر ملیں گے۔ان کے مال اور ساز دسامان کی کوئی حرص ہمارے دل میں نہ ہوگی تو لاز مالوگ ہم سے

یں بے۔ان نے ماں اور سار وسامان کی لوگی ترس ہمارے دل میں نہ ہوتی کو لا رما توگ ہم سے محبت کرنے لگیں گے۔ کیوں کہ میمکن نہیں کہ آپ کسی سے بےلوث اور بےغرض تعلق رکھیں اور ہیچلق اپنا کو کی اثر نہ دکھائے۔

اصل شے

تشريح: زندگی کے بارے میں یوں تو ہرا یک فکر مند نظر آتا ہے لیکن بالعموم لوگ نہیں جانتے کہ اصل زندگی کون تی ہے جس کی کام یابی اور کامرانی کے لیے ہمیں کوشش کرنی چاہیے۔ مید حدیث بتاتی ہے کہ حقیقی زندگی تو آخرت ہی کی زندگی ہے۔ آدمی کو اس کی طرف سے ایک دم کے لیے بھی عافل نہیں رہنا چاہیے۔ جولوگ آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ان کی بے خبر کی پر جتنا ماتم کیا جائے کم ہے۔ لیکن جولوگ آخرت پر پختہ ایمان رکھتے ہیں کم از کم انھیں تو دنیا میں اس طرح رہنا چا ہے چسے وہ کہیں اور جگہ جا کر آباد ہونے کی تیاری میں لگے ہوئے ہیں۔ ایسی جگہ جہاں خوشیاں ہوں گی ، مسرتیں اور شاد مانیاں ہوں گی اور وہ سب پچھ ہو گا جس کی کوئی آرز وکر سکتا ہے۔

(٢) وَ عَنِ ابُنِ مَسُعُوُدٌٍ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكَمَ: وَ لَوُ كُنُتِ سَأَلُتِ اللَّهَ اَنُ يُعِيدُكِ مِنُ عَذَابٍ فِى النَّارِ اَوُ عَذَابٍ فِى الْقَبُرِ كَانَ خَيْرًا اَوُ أَفْضَلَ.

ترجمہ: حضرت ابن مسعود ﷺ روایت ہے کہ نبی علیلیہ نے (حضرت ام حبیبہ ؓ سے ) فرمایا: ''اگرتم خدا سے بیدر خواست کرتیں کہ وہ شمیس دوزخ کے عذاب سے یا قبر کے عذاب سے بچا لیوزیادہ بہتر اور افضل ہوتا۔'' تشریح: بیا کی طویل روایت کا حصہ ہے۔ حضرت ام حبیبہ ڈدعا ما تگ رہی تھیں ،ان کی دعا س کر آپؓ نے جو کچھ فرمایا اس کا حاصل سے ہے کہ ہر چیز کے لیے خواہ وہ رزق ہویا پچھ اور اللہ کے یہاں ایک خاص وقت مقرر ہے جس میں نقذ کم و تا خیر نہیں ہو سکتی۔ اس کے لیے دعا کر نے میں

یہ کا ہیں جا کا رہے سرار ہے کا یک صد سارہ پر یک او کا یہ کا جاتے ہوئی دیلے ہیں۔ کوئی قباحت نہیں لیکن انسان کو یہ ہر گرنہیں بھولنا چاہیے کہ خدا سے اصل مانگنے کی چیز ہی ہے کہ خدا ہمیں دوزخ اور قبر کے عذاب سے مامون وتحفوظ رکھے۔انسان کے لیے عذاب جہنم یا عذاب قبر ایک ایسا خطرہ ہے جس کی طرف سے سی حالت میں بھی غفلت صحیح نہیں ہو کہتی۔

(٣) وَ عَنُ عَمُرو بُنِ الْعَاصُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ مِهَارًا غَيْرَ سِرِّ يَقُولُ: اَلاَ اللَّهِ عَالَيْ اللَّهُ وَ صَالِحُ يَقُولُ: اَلاَ اِنَّ الَ اَبِى يَعْنِى فَلاَ نَا لَيُسُوا لِى بِاَوُلِيَآءَ وَ اِنَّمَا وَلِيَ اللَّهُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ.

ترجمه: حضرت عمروین العاص بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیک کے میر ماتے ہوئے سار آپ پکار کر فرماتے تھے چیکے سے نہیں کہ فلاں کی اولا دمیر ی عزیز نہیں بلکہ میر اولی اللہ ہے اور میر بے عزیز صالح مونین ہیں۔'

تشريح: س کی اولا دمیری عزیز نہیں؟ راوی نے سی مصلحت کی وجہ سے اس شخص کا نام نہیں لیا۔ بیحدیث بتاتی ہے کہ دین کارشتہ ہی اصل رشتہ ہے۔ دین کے افتر اق کے بعدد نیوی رشتوں کی اہمیت باقی نہیں رہتی۔ آپؓ نے واضح طور پر فر مایا کہ خدا ہی میر اولی ہے اور صالح مونین ہی اصل میں میرے دوست اور عزیز ہوتے ہیں۔ اس حدیث سے سی بھی معلوم ہوتا ہے کہ ضرورت متقاضی ہوتو اعدائے حق سے بر ملاا ظہار برات کیا جا سکتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسُ أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ مَتَى السَّاعَةُ؟ قَالَ: وَيُلَكَ وَمَا أَعْدَدُتَ لَهَا؟ وَ عَنُ أَخَدُتُ لَهَا؟ وَ رَسُوُلَهُ. قَالَ: أَنُتَ مَعَ أَعْدَدُتَ لَهَا؟ مَنُ أَحْبَبُتَ.

ترجمہ: حضرت انس کہتے ہیں کدایک شخص نے عرض کیا کدا بے اللہ کے رسول قیامت کی گھڑی کب آئے گی؟ آپ نے فرمایا: ''افسوس تم پر، قیامت کے لیے تم نے کیا تیاری کی ہے؟'' اُس نے کہا کہ میں نے اس کے لیے کوئی تیاری نہیں کی ہے البتہ میں اللہ اور اس کے رسول سے محبت رکھتا ہوں ۔'' آپ نے فرمایا: '' تم اس کے ساتھ ہوجس سے تم محبت رکھتے ہو۔'' تقسر ہے۔ نہی تو کچھ لیچے کہ حقیقت میں وہ دین کالڈت شناس ہو گیا۔خدا اور اس کے رسول سے اصل رشتہ محبت ہی کا ہے۔خدا کی عبادت اور نبی علیا تھی کی اطاعت سب کچھ ایک حرف محبت کی تعبیر و تفسیر ہے۔ نبی تو کی بی حیابی نے میہ جو کہا کہ میں نے قیامت کے لیے کوئی تیاری نہیں کی

ہے تو اس کی اصل وجدا ظہار بجز اور انکسار ہے۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ خدا اور اس کے رسول سے محبت کرنے والا اطاعت اور حق بندگی کی طرف سے غافل ہو۔ اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ کوشش کے باوجود حق بندگی کہاں ادا ہو پا تا ہے۔ اصلاً جو چیز کا مآنے والی ہے وہ خدا کی رحمت ہی ہے۔ اس کی رحمت کو اپنی طرف متوجہ کرنے کے لیے ضروری ہے کہ خدا اور رسول سے اپنے تعلق اور رشتہ کو کبھی کم زور نہ ہونے دیں۔ اس تعلق کے استحکام کے لیے طاعت و بندگی اور دین کی راہ میں جدو جہد ضروری ہے۔

روایت میں بیجھی آیا ہے کہ حضرت انسؓ کہتے ہیں کہ مسلمانوں کو میں نے اسلام کے بعد کسی اور چیز سے اتناخوش ہوتے نہیں دیکھا جتنا آپؓ کے اس ارشاد سے وہ خوش ہوئے :انت مع من احببت (تم اسی کے ساتھ ہوجس سے تمصیں محبت ہے)۔

بہجان (1) عَنُ أَبِى قَتَادَةٌ قَالَ النَّبِيُّ عَلَ<sup>نَسِنَ</sup>: اَلَرُّوُيَا مِنَ اللَّهِ وَالُحُلُمُ مِنَ الشَّيُطَانِ. (بنارى، سلم) ترجمه: حضرت قاده الحارث بن ربعی سے روایت ہے کہ نبی عَشِنَه نے ارشاد فر مایا: ''اچھ خواب خدا کی جانب سے ہوتے ہیں اور پریثان خواب شیطان کی طرف سے ہوتے ہیں۔' تشریح: خواب کی کی قسمیں ہوتی ہیں۔ اچھے خواب جنھیں رویائے صالحہ کہتے ہیں خدا ک

جانب سے ہوتے ہیں، ان کی حیثیت بالعموم مبشرات کی ہوتی ہے۔ اس طرح دراصل خدا اپنے نیک بندوں سے رشتہ قائم رکھتا ہے۔ ان کے لیے تسلّی کے اسباب فراہم کرتا رہتا ہے۔ ان کی رہ نمائی کرتا اور ان کے ایمان ویقین میں اضافہ فرما تا ہے۔ جو خواب شیطان کی طرف سے ہوتے ہیں وہ بالعموم رنج وغم اور اوہام میں اضافہ کرتے ہیں۔ شیطان مونین کے ایمان پرڈ ا کہ ڈالنے سے کسی حال میں بازنہیں آتا۔ آدمی کے پچھ خواب ایسے بھی ہوتے ہیں جو اس کے اپنے ہی خیالات وافکار کا پر تو ہوتے ہیں جو خواب بن کر سامنے آتے ہیں۔

ترجمہ: حضرت ابو ہر مریمؓ سے روایت ہے کہ رسول خدا علیظؓ نے فرمایا: ''اللہ تعالیٰ جب سی ہند ے سے محبت کرتا ہے تو جبر ئیل علیہ السلام کو بلاتا اور فرماتا ہے کہ میں فلاں بند ے سے محبت کرتا ہوں، تم بھی اس سے محبت کرو۔ پھر جبر مل بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں اور آسان میں منادی کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فلاں شخص سے محبت کرتا ہے، تم بھی اس سے محبت کرو، پھر آسان والے (فرشتے) اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ اس کے بعد اس کی مقبولیت زمین میں اُتر تی ہے (یعنی زمین والے بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ اس کے بعد اس کی مقبولیت زمین میں اُتر تی ہے (یعنی زمین والے بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ اس کے بعد اس کی مقبولیت زمین میں اُتر تی پھر جبر میل بھی اسے مبغوض رکھنے لگتے ہیں پھر آسان والوں میں منادی کرتے ہیں کہ اللہ کو فلاں شخص مبغوض ہے پھر وہ بھی اسے مبغوض رکھنے لگتے ہیں۔ اس کے بعد زمین میں اس کے لیے بغض اتر تا ہے (یعنی زمین میں رہنے والوں کو پھی اس سے بغض اور دشتی ہو جاتی ہے ۔ ک بغض اتر تا ہے (یعنی زمین میں رہنے والوں کو پھی اس سے بغض اور کی ہے۔ ''

تشریح: بیرحدیث بڑی اہمیت رکھتی ہے۔ بیرحدیث بتاتی ہے کہ خداا پنے جس بندے سے اس کے اخلاق اور نیک کرداروغیرہ کی وجہ سے محبت کرتا ہے تو وہ اس بندے کی محبو بیت کو آسمان وزیمین میں عام کردیتا ہے۔ آسمان کے فرشتے تک اس سے محبت کرنے لگ جاتے ہیں اور اہل زمین کے دلوں میں بھی ایسے ضخص کی عظمت ومحبت جانگزیں ہو جاتی ہے۔

اس کے برخلاف جس بد بخت سے خدا کودشمنی یا بغض ہوگا۔وہ دونوں جہاں میں خوار ہوگا، نہآ سمان میں اسے کوئی عزت کا مقام حاصل ہوتا ہے اور نہ زمین والوں کے دلوں میں اس کی کوئی محبت ہوتی ہے۔ ہرایک کی نگاہ میں وہ مبغوض محض بن کررہ جاتا ہے۔

انبیاءً، وصلحا کی انسانوں کے دلوں میں جومحبت وعقیدت پائی جاتی ہے وہ بلا وجہٰ ہیں ہے۔ بیاللہ تعالیٰ کا ایساانعام ہے جواس نے اپنے محبوب بندوں کود نیا میں عطافر مایا ہے۔ آخرت میں انھیں جوسر فرازی حاصل ہوگی اس کا تو ہم آج نصور بھی نہیں کر سکتے۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى ذَرٍ قَالَ: قِيْلَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ الرَّابَةِ ارَأَيْتَ الرَّجُلُ يَعْمَلُ عَمَلَ مِنَ الْحَيْرِ وَ يَحْمَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ قَالَ: تِلْکَ عَاجِلُ بُشُرَى الْمُؤْمِنِ. (ملم) الْحَيْرِ وَ يَحْمَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ قَالَ: تِلْکَ عَاجِلُ بُشُرَى الْمُؤْمِنِ. (ملم) ترجمه: حضرت ابوذر محدوایت ہے کہ رسول اللہ عَلیا ہے سے کہا گیا کہ آپ الشخص کے بارے میں کیا فرماتے ہیں جواچھا عمل کرتا ہے اورلوگ اس کی تعریف کرتے ہیں؟ آپ نے ارمان میں اللہ علی میں اللہ علی میں کی فرمات ہے کہا گیا کہ آپ اللہ عَلیٰہِ قالَ: اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ میں اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ میں اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ اللہ عَلیٰ میں کہ اللہ علی اللہ علی میں کی میں اللہ علی میں کرتے ہیں؟ آپ نے بارے میں کیا فرمات ہے ہیں جو اچھا عمل کرتا ہے اورلوگ اس کی تعریف کرتے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا: ' یوری کی میں کیا فرمات ہیں جو اچھا میں کرتے ہیں؟ اللہ میں اللہ علی ہیں ہوں ہوں ہوں اللہ علی کہ آپ اللہ میں کی اللہ میں کی خری اللہ میں اللہ میں کہ اللہ میں کی تعریف کرتے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمات ہیں جو اچھا میں کرتا ہے اورلوگ اس کی تعریف کرتے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا: ' یو فری بالغل بشارت ہے موں کہ میں کہ میں کیا فرمات ہیں جو اچھا میں کرتا ہے اورلوگ اس کی تعریف کرتے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا: ' یو فری بالغل بشارت ہے مومن کو۔''

تتشریح: یعنی آخرت میں جواجر وثواب اس کے حصے میں آئے گا وہ تو الگ ہے۔ بیا یک نقلا ملنے والا انعام ہے جواس کے حصے میں آتا ہے کہ لوگوں کی زبانوں پر اس کے لیےا چھے اور تعریف وتحسین کے کلمات ہوتے ہیں۔ بیہ مقبولیت اس بات کی علامت ہے کہ آخرت کی خوشیاں اور مسر تیں اس کی منتظر ہیں۔

**ترجمہ**: حضرت عبداللّٰہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ علیقہ نے فر مایا:'' کیا میں اس

شخص کی خبر نہ دوں جو دوزخ کے لیے حرام ہے اور دوزخ کی آگ اس کے لیے حرام ہے؟ دوزخ کی آگ ہرا یس شخص پر حرام ہے جو مزاج کے لحاظ سے تیز نہ ہو، نرم ہو، لوگوں سے قریب ہو، اور سہل اور نرم خوہو۔''

تشریح: اس حدیث سے کی با تیں معلوم ہوتی ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کس مزاج کے لوگوں کے لیے دوزخ کی آگ تیار کی گئی ہے۔ اور اس آگ سے مامون ومحفوظ رہنے والے کن اوصاف کے حامل ہوں گے۔ بیحدیث بتاتی ہے کہ دوزخ سے رشتہ دراصل ان ہی لوگوں سے قائم ہوتا ہے جو مزاج کے خت ہوتے ہیں۔ رعونت ، انا نیت اور اسکبار کی وجہ سے انھیں جن ونا جن کا فرق دکھائی نہیں دیتا۔ نہ وہ خدا کے احکام کا پاس ولحاظ رکھتے ہیں نہ خدا کے بندوں کے ساتھ ان کا سلوک ترحم و محبت کا ہوتا ہے۔

خدا کے ایسے (مومن) بندے جوشیری خصلت کے حامل ہوتے ہیں۔ جونرم خوئی میں متاز ہوتے ہیں۔لوگوں سے ان کار بط وتعلق ہوتا ہے، وہ لوگوں سے کٹ کرنہیں رہنا چاہتے۔ وہ لوگوں سے محبت کرتے ہیں اور لوگوں کو ان سے محبت ہوتی ہے۔ ایسے لوگوں کی منزل یا اصل ٹھکانا دوز خ نہیں ہوسکتا۔ ان کی منزل تو بہشت بریں ہی ہوگی۔ تمنا کرنے والوں کو اسی کی تمنا کرنا چاہیے۔ دوز خ سے محفوظ رہنے والوں کے جن اوصاف حمیدہ کا ذکر اس حدیث میں کیا گیا ہے وہ باہم قریب المعنی ہیں اور زم خوئی کے مختلف پہلو وک کی تر جمانی کرتے ہیں۔ یہاں سے بات ملحوظ رہے کہ جن اوصاف حمیدہ کا ذکر اس حدیث میں فر مایا گیا ہے ان اوصاف کے ساتھ ریکھی ضرور کی ہے کہ آ دمی مومن ہو، اور دہ خدا کے احکام کا پاس ولحاظ رکھتا ہو۔ کیوں کہ ایمان و یقین سے بغیر حقیقت کی نگاہ میں اعمال واخلاق کی کوئی قیمت نہیں ہوتی۔

آداب زندگی

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَنَ عَدَا إِلَى الْمَسْجِدِ أَوْ رَاحَ اَعَدَّ اللَّهُ لَهُ فِى الْجَنَّةِ نُزُلاً تُحَلَّمًا عَدَا أَوُ رَاحَ. (جارى مسلم) مترجعه: حضرت ابو مريرة تروايت ب كررسول الله عَلَيْ فَ ارشاد فرمايا: ' جَوْض صحود شام مجد على حاضر موكاتو خدا جنت على مرض وشام ال ك ليضيافت كا سامان فرمات كار.'

تشریح: بیاسلامی تہذیب اورادب کی بات ہے کہ مومن کا مسجد سے قبلی وروحانی تعلق ہوتا ہے۔ جو شخص صبح وشام مسجد بینچ کرنماز ادا کرتا ہے۔ خدا اس کے کلمات حمد وثنا اور اس کی عبادت کو شرف قبولیت بخشا ہے۔ خدا کی رحمت اس کی طرف متوجہ ہوتی ہے۔ خدا کی بیذوازش دنیا کی زندگی میں بھی مومن کے حصے میں آتی رہتی ہے۔ جنت میں اس کی ضیافت کا سامان جنت کے شایان شان ہوگا۔ وہاں انسان پر بید حقیقت بہ خوبی واضح ہوجائے گی کہ نماز حقیقت میں آخرت ہی کا حصہ ہے اور بینماز کوئی خشک عل نہیں بلکہ اظہار شوق وعبد یت ہے۔

تنشویہ: بندے کا فرض ہے کہ وہ اپنے رب کی طرف بار بار پلٹے ۔ خدا سے وابستگی ہی اصل زندگی ہے۔ وہی دلوں کو قرار بخشا ہے، خطاؤں کو معاف کرتا اور دامن رحمت سے ہمیں ڈھکتا ہے۔اس کی طرف بار بارلو ثنا ہماری فطرت کا تقاضا ہے۔اس کے علاوہ اس کی طمرف بار بار پلٹنا اس لیے بھی ضروری ہے کہ ہمارادل اس کے سواکہیں اورا ٹک کر نہ رہ جائے۔خدا سے اپنے تعلق کو درست اور زندہ رکھنے کے لیے اس سے گہری اور قبلی وابستگی ضروری ہے۔خود نبی علیف خدا ک

جناب میں سوسوبار تو بہ کرتے تھے۔اس سے تو بہ کی اہمیت اور ضرورت کا بہ خوبی اندازہ کیا جا سکتا ہے۔سب سے قیمتی احساس اپنی عبدیت کا احساس ہے۔ اس احساس کو تازہ رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم خدا کی طرف بار باررجوع ہوں۔اوراس سے اپنی کو تا ہیوں اور خطا ڈں کی بخشش کے خواستگار ہوں۔اوراس سے زیادہ سے زیادہ طاعت و بندگی کی تو فیق طلب کرتے رہیں۔

(٣) وَ عَنُ جَرِيُرٍ قَالَ: بَايَعُتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى إِقَامِ الصَّلُوةِ وَ إِيُتَاءِ الزَّكُواةِ وَ النُّصَحَافَ وَ النَّعَامِ الصَّلُوةِ وَ إِيْتَاءِ الزَّكُواةِ وَ النُّصَحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ.

ترجمہ: حضرت جریڑیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علی سے بیعت کی نماز پڑھنے، زکوۃ دینے اور ہرمسلمان کی خیرخواہی کرنے پر۔'

تتشویح: بیاسلامی زندگی کی ایک حسین ترین تصویر ہے، جس میں زندگی کا ہر پہلوروشن دکھائی دیتا ہے۔ اسلامی زندگی ایک عہد و پیان ہے کہ اپنی زندگی میں ہم خدا کو شامل رکھیں گے۔ نما زاس سے ہمار یے تعلق کو زندگی عطا کر ےگی۔ اور پیتعلق ایک زندہ تعلق ہوگا۔ اپنے مال سے ہم زکو ۃ دیں گے۔ جس سے حاجت مندوں کی حاجت روائی ہو سکے۔ خدا کے بندوں سے ہمیں محبت ہوگی۔ خوش دلی کے ساتھ ہم ان پر اپنا مال خرچ کریں گے۔ مسلمانوں سے ہمار اتعلق اخوت کا ہوگا۔ ہم اپنے ہر بھائی کی خیر خواہی کواپنے لیے لاز مہمجھیں گے۔

بمار اعمال (١) عَنُ عَائِشَةٌ قَالَ النَّبِقُ عَلَيْكَ اللَّهُ: كَانَ آحَبُّ الدِّيُنِ إلَيْهِ مَا دَاوَمَ صَاحِبُهُ عَلَيْهِ. (بخارى مسلم)

ترجمہ: حضرت عاکشہ سے روایت ہے کہ نبی علیلیہ نے فرمایا: ''اللہ کو وہی دین (عبادت و عمل) زیادہ پند ہے جسے اختیار کرنے والا اس پر مداومت اختیار کرے۔' تشریح: بیا یک کمبی حدیث کا اہم حصہ ہے۔ نبی علیلیہ سے ایک خاتون کے بارے میں کہا گیا کہ وہ بڑی نمازیں پڑھتی ہیں تو اس موقعہ پر آپ نے فرمایا کہ بس اتنا ہی کر وجتنی تم میں طاقت ہو۔اللہ نہیں اُکتا تاتم ہی اکتاجا وکے۔اس کے بعد آپ نے ارشاد فرمایا کہ جس پر آ دمی مداومت ٢) وَ عَنُ جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللهِ : يُبْعَتُ كُلُّ عَبُدٍ عَلَى مَافَاتَ عَلَيْهِ.

ترجمه: حضرت جابر مسردایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: '' قیامت کے روز ہر بندہ اس حال پر اُٹھایا جائے گاجس پر اس کی موت داقع ہو کی ہوگی۔''

تشريح: معلوم ہوا کہ اصل اعتبار حسن خاتمہ کا ہے۔ایک شخص زندگی تجرکفر میں مبتلار ہالیکن آخر میں اسے ایمان لانے کی سعادت حاصل ہوگئی اور وہ ایمان ہی کی حالت میں دنیا سے رخصت ہوتا ہوتا چاتو قیامت کے روز وہ شخص ایک مومن کی حیثیت سے ہی اٹھایا جائے گا۔ خدا اس کے پچچلے گنا ہوں کو معاف کرد ہے گا۔ اس کے برعکس ایک شخص خدا کی اطاعت و بندگی میں دن گز ار رہا ہوتا ہے لیکن آخر میں وہ فسق و فجو راور نا فر مانی میں مبتلا ہو کر مرتا ہے تو حقیقت کی نگاہ میں اس کی حیثیت ایک نافر مان اور عاصی بند ہے ہی کی قرار پاتی ہے۔ بیا لگ بات ہے کہ خدا کا اس پر خاص کرم ہواور وہ اس کے گنا ہوں کو معاف فر ماد ہے۔

(٣) وَ عَنُ عَدِي بُنِ حَاتِمٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ لَمَ قَالَ: اِتَّقُوا النَّارَ وَ لَوُ بِشِقِ تَمُوَةٍ فَانُ لَّمُ تَجِدُ فَبِكَلِمَةٍ طَيَبَةٍ. (بخاری) ترجمه: حضرت عدی بن حاتمٌ کی روایت ہے کہ ہی علیت نفر مایا:''دوزخ کی آگ ہے بچو، کھجور کا ایک ککر اد کر ہی سہی ۔اورا گر یہ بھی میسر نہ ہوتو کوئی اچھی بات کہ کر ہی سہی۔' تشریح: ہرانسان کے لیے دوزخ کی آگ ایک بڑا خطرہ ہے۔ اپنے کو اس خطرے سے محفوظ رکھنے کے لیے انسان کو ہم دونت فکر مندر ہنا چا ہے۔ اور دوزخ کے عذاب سے نچنے کے لیے جو

تدبیری بھی وہ اختیار کرسکتا ہوا ختیار کرے۔اس کی طرف سے ہرگز غافل نہ ہو۔خدا کے عذاب سے جو چیز انسان کو بچاسکتی ہے وہ ایمان اورعمل صالح ہے۔اعمال صالحہ میں انفاق اورصد قہ کو كلامرنبوت جلدينجر

بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ اسی لیے قرآن میں بالعموم نماز کے ساتھ زکو ۃ کاذ کر فر مایا گیا ہے۔ حضور ﷺ فر ماتے ہیں دوزخ سے بیچنے کی فکر کر و، تھجور کے ایک کمکڑ ے کے صدقے سے بھی تمھارے مومن ہونے کا اظہار ہو سکتا ہے۔ اور اگر افلاس کی وجہ سے تم سے ریچھی نہ ہو سکے تو کوئی اچھی بات ہی کہو۔ اچھی گفتگو بھی اس کا ثبوت ہوتی ہے کہ آ دمی خدا کا نافر مان نہیں اور نہ دہ اس کے بندوں کا بدخواہ ہے۔

وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ فَالَ: كُلُّ مَعُرُوُفٍ صَدَقَةٌ.

(بخاری)

ترجمہ: حضرت جابر بن عبداللد سے روایت ہے کہ بی علیقہ نے ارشاد فرمایا: ''ہر نیکی صدقہ ہے۔' تشریح: اسلام میں صدقہ کا مفہوم بہت وسیع ہے۔ زکو ۃ اور واجب صدقات کے علاوہ بھی انسان جونیکی کرتا ہے اس کا شاربھی خدا کے یہاں صدقہ میں ہوتا ہے۔اور حقیقت بھی یہی ہے کہ مومن کی ہرنیکی اس کی سچائی اور پاک بازی کا بین ثبوت ہوتی ہے۔

مومن کےاوصاف

(1) عَنُ أَبِي هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ ۖ : إِنَّ الْمُؤْمِنَ لاَ يَنْجَسُ.

(بخارى دسلم) ترجمه: حضرت ابو ہر ریڑہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا: ''مومن نا پاکنہیں ہوتا۔'

تشریح: خدا کی نگاہ میں ناپاک اگر ہوتے ہیں تو مشرکین ہوتے ہیں، چناں چہ قر آن میں ارشاد ہوا ہے: اِنَّمَا الْمُشُرِ حُوُنَ نَحَسَّ (توبہ: ٢٨)'' مشرکین تو محض ناپاک اور نجس ہیں۔' ناپا کی اور گندگی کا تعلق صرف جسم سے نہیں ہوتا۔ بلکہ اصل ناپا کی فکر و خیال اور عقیدہ اور عمل کی ہوتی ہے۔ اسی لیے قر آن مشرکین کو نجس کہتا ہے۔ کیوں کہ شرک سے بڑھ کر فکر واخلاق کی گراوٹ کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔ شرک ایک ایسی گھناونی شے ہے کہ شرافت کے دامن پر اس کا معمولی سا دھتہ بھی گوارا نہیں کیا جاسکتا۔ شرک در حقیقت خدا کی عظمت اور اس کے جلال کے خلاف ایسا روتیہ ہے جس کی قباحت اور گھناونے بن کے اظہار کے لیے نجس سے بڑھ کر موز وں شاید ہی کو کی

دوسرالفظل سے مومن اس گندگ سے بالکل پاک ہوتا ہے جس سے مشرکین کا دامن آلودہ ہوتا ہے ۔ اسی لیے آپ نے فر مایا ہے کہ مومن اگر مومن ہے تو وہ نا پاک نہیں ہوتا ، اگر چدوہ جنابت کی حالت میں ہواور اسے نسل کی حاجت ہو ۔ وہ اس حالت میں لوگوں سے بلکہ نبی سے بھی ملاقات کر سکتا ہے ۔ البتہ نماز پڑھنے یا محبر میں داخل ہونے کے لیے نسل جنابت ضروری ہے ۔ (۲) وَ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَیْ نِسْلَ اللَّهُ وَ نَ کَ لَیْ سَلَ جَامَةِ اللَّهُ وَ عَنْهُ أَنَّ رَسُولًا اللَّهُ عَلَیْ نُولُوں سے بلکہ نبی سے میں وَ رَقُهُ مِنْ حَیْتُ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَیْ نِسْلَ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ مُولَ اللَّهُ عَلَیْ مَنْ مِ وَ رَقُهُ مِنُ حَیْتُ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَیْ لِنَہُ اللَّهُ وَ مَنْ لَ الْمُولُوں سے بلکہ نو مَن کَ مَشَلِ خامَةِ اللَّهُ وَ مَنْ لَ مُولُوں ہے بلکہ ہو کے تُکْفَرُ مَنْ وَ رَقُهُ مِنُ حَیْتُ اَتَتُهَا الرِیْحُ تُکَفَیْنُهَا فَاِذَا سَکَتَتُ اِعْتَدَلَتُ وَ کَذَلِکَ الْمُولُوں یَکَفَنُ اللَّہُ الْمُالَا اللَّهُ الْلَهُ الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُولُ مَعْتَدِلَةً حَتَّى يَعُمَول

ترجمه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''مومن کی مثال ایس ہے جیسے زم کھیتی کہ جب ہواز ور سے چلتی ہے تو اسی لحاظ سے وہ اور اس کے پتے وغیرہ ادھرادھر جھک جاتے ہیں۔اور جب ہواکھ ہر جاتی ہے تو یہ بھی سیدھی ہوجاتی ہے۔اس طرح مومن بلا وُں سے ( تباہ ہونے سے ) بچالیا جاتا ہے۔اور کا فرکی مثال ایس ہے جیسے سنو بر کا سیدھا سخت درخت کہ جب خدا چا ہتا ہے اسے جڑ سے اکھیڑدیتا ہے۔'

(٣) وَ عَنِ النَّعُمَانِ بُنِ بَشِيُرٍ ۖ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَ<sup>لِلْه</sup>ِ: تَرَى الْمُؤْمِنِيُنَ فِى تَرَاحُمِهِمُ وَ تَوَادِّهِمُ وَ تُعَاطِفِهِمُ كَمِثُلِ الْجَسَدِ إِذَا شُتُكَى عَضُوًا تَدَعى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهِرِ وَالْحُمَّى. (بخارى، سلم) ترجمه: حضرت نعمان بن بشر م روايت ب كدرسول الله عظيمة في فرمايا: تم مومنول كو دیکھوگے کہ وہ باہم رحم کرنے ،ایک دوسرے سے محبت کرنے اورایک دوسرے کے ساتھ مہر بانی اور معاونت کاسلوک کرنے میں ایسے ہیں جیسی جسم کی کیفیت ہوتی ہے۔ جب جسم کے کسی عضو میں تکلیف ہوتی ہے توجسم کے سارے اعضاءاس ایک عضو کی دجہ سے ایک دوسرے کو پکارتے ہیں اور ساراجسم بیداری اور بخار میں شریک رہتا ہے۔'' تشریح: نبی ﷺ نے مثال کے ذریعہ سے یہ بتایا ہے کہ اہل ایمان کے باہمی تعلقات کتنے گہرے ہوتے ہیں۔ان **میں محبت وموانست کا جوربط وتعلق پایا جا تا ہے وہ نہایت** دکش اور روح پرورہوتا ہے۔ایمان کارشتہ ایبارشتہ ہے جورنگ ونسل اورزبان وکلچر کےاختلاف اورتفرقہ بازیوں سے نجات دے کرانھیں باہم اس طرح جوڑ دیتا ہے کہ دنیا حیران وسششدررہ جاتی ہے۔ ان میں جو رکائگت اوراتحادیا یا جاتا ہے وہ مصنوعی ہر گزنہیں ہوتا۔ اس کی بنیادنہایت گہری ہوتی ہے۔ چناں چیچ مسلم کی آیک روایت میں ہے: اَلْمُؤْمِنُونَ حَرَجُلٍ وَاحِدٍ اِنِ استَك عَيْنُهُ إِشْتَكَى كُلُّهُ وَ إِن اشْتَكَى رَأْسُهُ إِشْتَكَى كُلُّهُ ."سار \_ مؤمَّ شخص واحد كى طرح ہیں۔اگراس کی آئکھدکھتی جوتاس کا ساراجسم بے چین اور مضطرب ہوجاتا ہے۔اوراس کا سر د کھتا ہےتو پورابدن اس تکلیف کومسوں کرتا ہے۔''

بخاری اور سلم کی ایک روایت میں مومنوں کے باہمی تعلقات کو مکان سے تشبیہ دیتے ہوئے نبی علیق فرماتے ہیں:''مومن ، مومن کے لیے ایک مکان کے مانند ہوتے ہیں جس کا ایک حصہ دوسرے حصے کی مضبوطی کا سبب بنتا ہے۔ سہ کہہ کر آپؓ نے ایک ہاتھ کی انگلیوں کو دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں داخل فرمایا (کہ مونین باہم اس طرح مضبوطی کے ساتھ ملے ہوئے ہوتے ہیں )۔

(٣) عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَمُرِو بُنِ الْعَاصُ آنَّهُ سَمِعَ رَسُوُلَ اللهِ عَلَيْكُ يَقُوُلُ: وَالَّذِى نَفُسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ إِنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ لَكَمَثَلِ الْقِطُعَةِ مِنَ الذَّهَبِ نَفَخَ

عَلَيُهَا صَاحِبُهَا فَلَمُ تَغَيَّرَ وَلَمُ تَنْقُصُ وَالَّذِى نَفُسُ مُحَمَّدَ بِيَدِهِ إِنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ لَكَمَثَلِ النَّحْلَةِ اَكَلَتُ طَيِّبًا وَّ وَضَعَتُ طَيِّبًا وَ وَقَعَتُ فَلَمُ تُكْسِرُ وَلَمُ راحم)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرو بن عاص ؓ ہے روایت ہے کہ انھوں نے رسول اللہ عظیقہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ''اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے مومن کی مثال ٹھیک سونے کے اس ڈلے جیسی ہے جس کے مالک نے اسے تپایالیکن نہ تو اس کا رنگ بدلا اور نہ اس کے وزن میں کوئی کی ہوئی۔ اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے مومن کی مثال ٹھیک اس شہد کی کہ صح جیسی ہے جس نے عمدہ پھول چو ہے، عمدہ شہد بنایا اور جس شاخ پر وہ بیٹھی نہ تو اسے اینے وزن سے تو ڑا اور نہ خراب کیا۔'

تشريح بعنی مومن سونے کی طرح کھر اہوتا ہے۔ آزمائش میں بھی کھر اثابت ہوتا ہے۔ وہ کوئی نقلی سونانہیں ہوتا کہ تپانے سے اس کارنگ بدل جائے یا اس کا وزن گھٹ جائے۔ شہد کی کھی کی طرح وہ غذابھی پاک اور سخری کھا تا ہے۔ شہد کی کھی اگر شہد بناتی ہے تو مومن بھی زہر نہیں اُگل آ۔ وہ نہایت شیریں گفتار ہوتا ہے اور اس کے اعمال و کردار میں وہ جاذبیت ہوتی ہے کہ لوگوں کے دل بے اختیار اس کی طرف کھنچنے لگتے ہیں۔ شہد کی کھی کی طرح وہ بھی جہاں سے گز رتا ہے کہ کو کوئی ضرر نہیں پہنچا تا۔

(۵) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَمْ: لاَ يَقُوُلَنَّ أَحَدُكُمُ الْكَرُمَ فَإِنَّ الْكَرُمَ قَلُبُ الْمُؤْمِنِ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا: کوئی تم میں سے انگور کو کرم نہ کہے، کرم تو مومن کا دل ہے۔

تشريح: ايك روايت ك الفاظ بين: لا تُسَمُّوا الْعِنَبَ الْكَرُمَ فَإِنَّ الْكَرُمَ هُوَ الْمُسْلِمُ-(مسلم) ''انگوركوكرم نه كهوكيون كه كرم توبس مسلم بوتا ہے۔'

ایک روایت میں آیا ہے کہ انگورکو کر منہیں عنب یا حبکہ کہو۔ کرم کالفظ اپنے اندر پا کیزگ اور دیگر اوصاف حمیدہ کامنہوم لیے ہوئے ہوتا ہے۔ اس لیے عربی میں انگور کی بیل کے علاوہ

پا کیزہ زمین، سونا اور ہارکوبھی کرم کہتے ہیں۔ نبی علیق کے ارشاد کا منشابیہ ہے کہ اوصاف حمیدہ سے متصف تو حقیقت میں مومن ہوتا ہے۔ اس سلسلہ میں مومن کا مقابلہ دنیا کی کوئی چیز ہیں کر سکتی۔ اس لیے وہ اس کا سب سے زیا دہ مستخق ہے کہ اسے اچھے سے اچھے نا موں مثلاً کرم، کریم (Noble hearted, Generous) اورکریم النفس وغیرہ سے موسوم کیا جائے۔

(٢) وَ عَنُ عَمُرِو بُنِ الْعَاصِّ قَالَ سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ جَهَارًا غَيْرَ سَرِّ يَقُولُ: أَلاَ إِنَّ اللَّهُ وَ صَالِحُ يَقُولُ: أَلاَ إِنَّ اللَّهُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ.

ترجمہ: حضرت عمروبن عاص بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عظیم کوسنا، آپ پکار کر فرماتے تصن لو، کہ فلال کی اولا دمیری عزیز نہیں بلکہ میر اولی تو اللہ ہے اور صالح مومن میرے عزیز ہیں۔'

تتشريح: بیر حدیث واضح کرتی ہے کہ مومن کا اصل رشتہ خدا ہے ہوتا ہے پھر جو خدا کے مومن اور صالح بندے ہوتے ہیں وہ اس کے عزیز ہوتے ہیں۔ اور بیر حقیقت چھپی اور پوشیدہ نہیں رہنی چاہیے۔ بلکہ ایمان کے اظہار کے مفہوم میں بیہ بات شامل ہوتی ہے کہ آدمی نے قرابت کا رشتہ خدا سے قائم کرلیا اور خدا کے بعد اس کے اصل عزیز اور رشتہ دارصالح مومنین ہیں، خواہ ان سے نسل و رنگ کا کوئی تعلق ہویا نہ ہو۔

ترجمہ: حضرت عائشؓ سے روایت ہے، انھوں نے کہا، اے اللّٰہ کے رسول (ﷺ) جدعان کا بیٹا زمانۂ جاہلیت میں ناتے رشتے کو جوڑتا تھا اور مسکینوں کو کھانا کھلاتا تھا، کیا اس سے (قیامت کے روز) اسے فائدہ پنچ گا؟ آپؓ نے فرمایا:''اس سے اسے فائدہ نہیں پنچ گا، اُس نے کبھی نہیں کہا کہ میر ے رب، جزا کے دن میری خطابخش دے۔'

تنشريح: يوم الجزاء پرجس كويقين حاصل نه مواس كے سارے بى اعمال آخرت ميں بوزن موں گے۔ آخرت ميں وہى نيك اعمال آدمى كے كام آئيں گے جن كواس نے خدا كى رضاطلى اور اس كى خوش نودى حاصل كرنے كے ليے كيے موں گے۔ نيك كام اگر محض اپنے ذوق كى تسكين كے ليے ياصرف لوگوں كوخوش كرنے كے ليے كيے جائيں تو خدا كے يہاں ان پركسى اجرو دو قاب كى امير نہيں كى جاسمتى۔ كيوں كه اجرو ثو اب اور اپنى مغفرت كى غرض سے بيد كام كي بى نہيں گئے۔ ابن جدعان كے بارے ميں نبى عليق نظر يوم جزا تھا ہى نہيں ہما كہ مير حدب جزا كے روز ميرى خطا بخش دے۔ يعنى اس كي ميں نظر يوم جزا تھا ہى نہيں ہما كہ مير حدب جزا كى كام يا بى اور خالص خدا كے ليے نہ ہوں بلكہ ان كى محرکات نہ و دونمائش كى خواہ ش يا تح ہواں تو دى مي ايك نا قابل معافى جرم ہے۔ اس كي بي نظر يوم جزا تھا ہى نہيں ہما كہ مير حدب جزا كى كام يا بى اور خالص خدا كے ليے نہ ہوں بلكہ ان كى محرکات نہ و دونمائش كى خواہ ش يا كھا اور ہوں تو سي كي معان كى البتہ يمكن ہوں كہ اس كے بي نظر يوم جزا تھا ہى نہيں ہما كہ مير حدب جزا كى كام يا بى اور خالص خدا كے ليے نہ ہوں بلكہ ان كى محرکات نہ مود دنمائش كى خواہ ش يا ترجن كى مي يہ كى نا قابل معافى جرم ہے۔ اس كي ابن جد عان كى نيكياں اسے خدا كے عذاب سے نہ اي كہ محرب ايل معانى جرم ہے۔ اس كي اين جد عان كى نيكياں اسے خدا كے عذاب سے نہ اي كہ تو خفيف ہوجائے۔

(٨) وَ عَنُ عُمَرَ ابْنِ الْحَطَّابِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ الْحَطَّابِ، إِذْهَبُ فَنَادِ فِي النَّاسِ إِنَّهُ لاَ يَدُخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا الْمُؤْمِنُونَ.

ترجمه: حضرت عمر ابن خطابؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقیہ نے فرمایا: ''اے ابن خطاب، جا کرلوگوں میں بہآ واز بلنداعلان کردو کہ جنت میں مونین کے سواد دسراکوئی داخل نہ ہوگا۔'' نتشہ محمد ذیل مذحنہ سکار عدما میز مہم میں بیار مہم ہوتی مار مہم ہوتا ہے۔

تعشویج: خدانے جنت کا وعدہ اپنے مومن بندوں سے ہی کیا ہے، وہی جنت میں داخل ہوں گے۔ غیر مومن جنت میں ہرگز داخل نہ ہو سکیں گے۔ حضور علیق فر ماتے ہیں کہ اے عمر ابن خطاب، بہ آواز بلنداس بات کا اعلان کر دو کہ خدا کی جنت مونین ہی کے لیے ہے، اُن کے سوا کوئی دوسرااس میں داخل نہ ہو سکےگا۔اس سے سب کو باخبر کر دوتا کہ کل کسی کو سے کہنے کا موقع نہ ل سکے کہ ہمیں تو خدا کے اس فیصلہ کی خبر ہی نہ تھی کہ ایمان لائے بغیر جنت میں بار پانا مکن نہیں۔ اگر اس کی ہمیں خبر ہوتی تولاز ماہم بھی ایمان لا کر مونین میں شامل ہو جاتے اور بی خرومی ہمارے حصہ میں ہر گز نہ آتی۔ ايمان كى حلاوت (١) عَنِ الْعَبَّاسِ بُنِ عَبُدِ الْمُطَّلِبِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُعَمَ الْإِيْمَانِ مَنُ رَّضِى بِاللَّهِ رَبَّا وَ بِالْإِسُلاَمِ دِيْنًا وَ بِمُحَمَّدٍ رَّسُوُلاً. (<sup>مل</sup>م) ترجمه: حضرت عبالٌ بن عبدالمطلب سے روایت ہے کہ رسول اللہ عَلی اللہ عَق مایا: ''جو خص اللہ کے رب کے ہونے، اسلام کے دین اور حُمَّ کے رسول ہونے پر راضی اور خوش ہو گیا اس نے ایمان کا ذائقہ چکھ لیا۔'

تشريح: ايمان كى لذت سے مبرہ مند ہونے كے ليے ضرورى ہے كہ آدمى كواپ زب كاعرفان حاصل ہو۔اوراس پر بي حقيقت منكشف ہوجائے كہ الله بى اس كا خالق اوررب ہے۔ اس نے اس كو پيدا ہى نہيں كيا بلكہ اس نے اس كى تحميل وتر قى كا سامان بھى فرا ہم كيا ہے۔ وہ اس كى مادى ضروريات ہى كالفيل نہيں بلكہ اس نے اس كى روحانى تر قى كے ليے بھى كامل رہ نمائى فرمائى ہے۔ اپ رب كى ہدايت كى پيروى كر كے آدمى نہ صرف ميك اپنى د نيوى زندگى كوسر توں سے ہم كنار كرسكتا ہے بلكہ وہ آخرت كى دائى مسر توں اور عيش فراداں كا بھى مستحق بن سكتا ہے۔ خدا كاعلم در حقيقت زندگى اور زندگى كى مسر توں كے اصل سرچشى كاعلم ہے۔ ايسے مہر بان آ قا اور رب كو پاكر انسان كو جو خوشى او قبلى راحت حاصل ہو قى ہے اس كے اظہار ميں الفاظ قا صر ہوتے ہيں۔

اسلام کواپنادین قراردینے کے معنی بیہ ہوتے ہیں کہ آ دمی نے زندگی کی بہترین رہ گزرکو

پالیا،جس پر چل کرددنوں جہاں کی کامرانی اور ہرتم کی مسرتیں انسان کے حصے میں آئی ہیں۔ تلاقیہ

اسی طرح حضرت محمد علیقتہ کو اپنارسول ماننے کے معنی ہوتے ہیں کہ آ دمی اس رہ نما پر ایمان لے آیا جو خدا کا نمایندہ اورا سے ہر طرح کی گم راہیوں اور ضلالتوں سے نکال کر حق سے آشنا کرنے والا ہے۔ جس کی پیروی دنیا و آخرت کی فلاح اور کا م یا بی کی ضامن ہے۔ اور جس سے بے گا گلی اور جس کی رہ نمائی سے اپنے کو دورر کھنے کا مطلب تباہی ، خسر ان اور ہلا کت کے سوا پچھ اور نہیں ہو سکتا۔ اب جس شخص کو اپنے رب کا عرفان حاصل ہو گیا اور جس نے اسلام یعنی اس دین کو اختیار کرلیا جو حقیقت میں خدا کا قرب اور اس کی مرضی اور اس کی پند سے اپنے کو ہم آ ہنگ ركھنكانام ج- اور جوحفرت محمد عليظة كى رسالت پرايمان لے آيا، جس كى رەنمائى ميں زندگى گزار نے كود ٥ اپن ليے باعث سعادت اورخداكى خاص نوازش سجحتا ہے۔ اس كى خوشيوں اور مسرتوں كا انداز ٥ كم راه ذ ، من وقلب كے لوگوں كو مركز نہيں ہوسكتا۔ اسى ليے آپ قرماتے ہيں كہ ايمان كاذا نقداں شخص نے چكھ ليا جس نے اپن مہر بان رب كو پاليا، اور جس نے خداكى اطاعت كواپنى زندگى كا شعار قرار دے ليا اور جواپنے حقيقى رەنما حضرت محمد عليظة مپرايمان لاكر خوشيوں كواپنى زندگى كا شعار قرار دے ليا اور جواپنے حقيقى ره نما حضرت محمد عليظة مپرايمان لاكر خوشيوں سے سرشار ہو گيا۔ يہ سرخوشى اور سرشارى اس بات كا ثبوت ہے كہ اسے ايمان كاذا نقد ل گيا۔ پئي محمود نذ قال بيال گم هر كذا فَنَصَحَهُ عَلى وَجُعِهِ وَ رَأْسِه ثُمَّ قَالَ: فُزُتُ وَ رَبِّ رُخاري .

**ترجمہ**: حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ جب میرے ماموں حرام بن ملحان ہیر معونہ کے روز نیز مے سے شہید کیے گئے تو انھوں نے اپناخون اپنے ہاتھ سے اپنے منہ اور اپنے سر پرملا اور کہا کہ رب کعبہ کا تسم میں کا م یاب ہو گیا۔'

**تشریح:** بیایمان کیلڈ ت اورحلاوت ہے کہآ دمی خدا کی راہ میں جان دے کراپنے کو کام یاب سمجھتا ہے۔اور بے خود کی اور سرشاری کی حالت میں اپنے خون کواپنے منہ اور سر سے ملنے لگتا ہے اور بے اختیار پکاراُٹھتا ہے کہ رب کعبہ کی قسم، میں کام یاب ہو گیا!

تشریح: یعنی نبی علیلیہ کی دی ہوئی اس خبر پر کہ خدا کی راہ میں مارے جانے کا صلہ جنت ہے اسے اس درجہ یقین ہے کہ اسے ریبھی گوارا نہ ہوا کہ ہاتھ کی تھجوریں کھالے، اس کے بعد میدان

جنگ میں اُترے ۔ میدایمان ہی کا سرشمہ ہے۔ صحیح مسلم کی روایت ہے کہ ایک شخص میرین کر کہ جنت تلواروں کے سابیہ میں ہے، اپنے رفقاء کے پاس آتا ہے اور کہتا ہے کہ میر اسلام لواور وہ اپنی تلوار کی نیام تو ڑ ڈالنا ہے اور دشمن پر بے جگری کے ساتھ حملہ آور ہوتا ہے یہاں تک کہ شہید ہوجا تا ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک صحابی عُمیر بن حُمام نے جنت کی بشارت سن کر پچھ تھجوریں نکالیں اور کھانے لگے۔ پھر خود ہی ہولے کہ اگر میں اتنی دیرزندہ رہا کہ ان تھجوروں کو ختم کروں تو بیہ زندگی بہت کمبی ہوجائے گی۔ بیہ کہہ کر تھجوریں چھنے کہ دیں اور جنگ میں مصروف ہو گئے یہاں تک کہ جام شہادت نوش کرلیا۔

جنگ احد کے موقع پرانس بن نضر ہوار لے کر میدان میں بڑ ھے۔ راستہ میں سعد بن معاذؓ ملے۔ انسؓ نے کہا کہ کیوں سعد کہاں بھا گے جاتے ہو۔ میں تو احد کے پیچھے سے جنت کی خوش بوسونگھر ہا۔ حضرت انس بے جگری سے لڑے اور شہید ہو گئے۔ زخموں کی کثر ت سے ان کی لاش پیچانی نہیں جاتی تھی۔ (بخاری) یہ ہے ایمان اور اس کے اثر ات اور اس کی لذت کا کر شمہ جو ہم صحابہ کرام ٹلی زند گیوں میں دیکھتے ہیں۔

(٣) وَ عَنُ ٱنَسُّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّ اللَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عُ اللهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى مَعْ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الَع

ترجمہ: حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: '' تم میں سے کوئی مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ میں اس کے باپ، اس کی اولا داور تمام لوگوں سے بڑھ کر اس کے لیے محبوب نہ ہوجا ؤں۔'

تشريح: بیرحدیث بتاتی ہے کہ رسول کی محبت عین ایمان ہے۔اورایمان کے تحقق کے لیے بیر محبت اس درجہ مطلوب ہے کہ بیر محبت باپ، اولا داور سارے ہی لوگوں کی محبت سے بر بھی ہوئی ہو۔ جذبہ محبت دنیا جانتی ہے کہ کوئی خشک چیز نہیں ہے۔ محبت ، کیف دسر ور سے خالیٰ نہیں ہوتی۔ اس لیے لاز ما ایمان بھی کوئی خشک اور بے مزہ شے نہیں ہے۔ نہی عظامیت اگر ایمان کی حلاوت کی بات کرتے ہیں تو گویا آپ ہمیں اس حقیقت سے باخبر کر رہے ہوتے ہیں کہ ایمان کوئی خشک، نا گوار اور بے کیف شے نہیں ہے۔ بلکہ زندگی کی بہترین متاع اور لذیز ترین شے ایمان ہی ہے۔

نقرصله

(1) عَنُ أَبِى ذَرٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَتُ مَا زَهِدَ عَبُدٌ فِى الدُّنْيَا إلَّا أَنْبَتَ اللَّهُ الْحِكْمَةَ فِى قَلْبِهِ وَ أَنْطَقَ بِهَا لِسَانِهِ وَ بَصَّرَهُ عَيْبَ الدُّنْيَا وَ دَاءَ هَا وَ دَوَاءَ هَا وَ أَحْوَ جَهُ مِنْهَا سَالِمًا إلَى دَارِ السَّلاَمِ.
وَ أَحُورَ جَهُ مِنْهَا سَالِمًا إلى دَارِ السَّلاَمِ.
اللَّهُ الْحِرْجَهُ مِنْهَا سَالِمًا إلى دَارِ السَّلاَمِ.
اللَّهُ الْحَرْجَهُ مِنْهَا سَالِمًا إلى دَارِ السَّلاَمِ.
التاركر حقود المالية عَلَيْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ مَنْهَا سَالِمًا إلى دَارِ السَّلاَمِ.
المَّذَانِ اللَّهُ الْحَرْجَهُ مِنْهَا سَالِمًا إلى دَارِ السَّلاَمِ.

**دست ب**یج ز ہدا صیار کرنے یکی دنیا پر کی اور ٹوٹ یکی اس کا سعار نہ ہو۔ مراغرت اور حدا کی رض اور اس کی خوش نو دی کی طلب کو وہ زندگی کا اصل مقصود سمجھتا ہو۔

خدا کی طرف سے اخلاص فی الدین اورز ہدکا یہ نفذ صلہ ہوتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ خدااپنے اطاعت گز ار اور خاص بندوں کو دنیا کی زندگی میں بھی ان کی اطاعت اور بندگی کا صله عطا فرما تا ہے۔ اہل ایمان کو دنیا میں پا کیزہ ترین زندگی حاصل ہوتی ہے اور جو بند ے خدا کی طلب میں آگے بڑھے ہوئے ہوتے ہیں۔ فضول اور لا یعنی کا موں میں اپنا وقت ضا کع نہیں کرتے۔ زیادہ وقت ان کا ذکر وفکر اور خدا کی رضاطلی میں گز رتا ہے، خدا ان کے دل کی زمین میں علم و حکمت کی نبات اُگا تا ہے۔ اور ان کی زبانوں سے حکمت کے چشمے جاری ہوتی ہے اور وہ ہوتے ہیں۔ ایس اوگوں سے دنیا کے عوب اور امراض چھپنیں رہ سکتے۔ اُخصیں وہ بھیرت حاصل ہوتی ہے اور وہ وہ دنیا سے مل میں میں ہوتی ہوتے ہیں۔ ایس اوگوں میں دنیا کے عوب اور امراض چھپنیں رہ سکتے۔ اُخصیں وہ بھیرت حاصل ہوتی ہے کہ وہ ان موجب دنیا سے عوب کو دور کرنے کی تد ہیر اور ان امراض کا علاج بھی جان کی تی ہیں۔ اور وہ جب دنیا سے رخصت ہوتے ہیں تو دہ ہر فتنے سے محفوظ سلامتی کے ساتھ رخصت ہوتے ہیں۔ اور خدا آخصیں

(٢) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ وَ أَبِى خَلَادٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْنَ فَالَ: إذَا رَأَيْتُمُ الْعَبُدَ يُعُطى زُهُدًا فِى الدُّنيَا وَ قِلَّةَ مَنْطَقٍ فَاقْتَرِبُوا مِنْهُ فَإِنَّهُ يُلَقَّى الْحِكْمَةَ.

.

خوش ترآل باشد



بهترين لوگ

(1) عَنُ عُثُمَانٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْنِ اللَّهِ قَالَ: خَيْرُ كُمُ مَنُ تَعَلَّمَ الْقُرُانَ وَ عَلَّمَهُ. (بخارى) ترجمه: حضرت عثانٌ سے روایت ہے کہ بی عَلی کَن مَایا: '' تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو قرآن سیکھے اور اس کی تعلیم دے۔''

تشريح: قرآن سے بڑھ کردنیا میں ہدایت کی کوئی کتاب نہیں پائی جاتی۔ قرآن علم اور عمل دونوں ہی لجاظ سے ایک رہ نما کتاب ہے۔ فکر ہو یا عمل، اخلاق ہو یا روحانیت، سیاست ہو یا معیشت اور معاشرت، بیہ کتاب زندگی کے ہر شعبہ کے لیے ہماری رہ نمائی کے لیے کافی ہے۔ قرآن خدا کی طرف سے انسانوں کی رہ نمائی ہی کے لیے نازل ہوا ہے۔ جس کتاب کو بیمر تبداور حیثیت حاصل ہو، اس کو سیکھنا ور اس کی تعلیم دینے والے خص سے بہتر کون ہو سکتا ہے۔ (جن سُکُمُ اَخُلاَ قَالَ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنَاتَ مِنْ حِیَادِ حُمْ

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرٌ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا '' تم میں سب سے بہتر وہ ہے جوتم میں اخلاق کے لحاظ سے بہتر ہو۔'

تشریح: اخلاق ہی حقیقت میں اصل دین ہے۔ اخلاق ہی کو درجہ کمال تک پہنچانے کے لیے حضور علیقہ دنیا میں تشریف لائے متھے۔ اخلاق کا ایمان ت گہر اتعلق ہے۔ ایمان ہی سے اعلی قسم کا اخلاق طہور میں آتا ہے۔ پھر اسی اخلاق سے مومنا نہ زندگی وجود میں آتی ہے۔ اسلامی

زندگی کی اصل بنیاداخلاق ہی ہے۔ اس لیے میزان عمل میں سب سے بڑھ کر وزن اخلاق ہی کہ مولا ۔ اخلاق کے حاملین کی جتنی بھی تعریف کی جائے کم ہے۔ ہوگا۔ اخلاق کے حاملین کی جتنی بھی تعریف کی جائے کم ہے۔ **(m)** وَ عَنُ أَنَسُ وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ : قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ عَلَيْتَ عَلَيْتَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْتَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْتَ عَلَيْتُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْتَ عَلَيْتَ اللَّهِ عَلَيْتُ اللَّهِ عَلَيْتُ اللَّهِ عَلَيْتَ عَلَيْتَ اللَّهِ عَلَيْتِ الْعَلَيْ اللَّهِ عَلَيْتَ عَلَيْتَ اللَّهِ عَلَيْتُ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْحَد الْعَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَد الا مَعَلَيْتَ الْحَد الْحَدُو مَنْ اللَّهُ الْحَد الْحَد الْلَهُ اللَّهُ الْحَد مَنْ اللَّهُ الْحَد ال الْحَد الْ الْحَد الْحَ

(٣) وَ عَنُ أَسْمَاءَ بِنُتِ يَزِيُدَ أَنَّهَا سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ. بِخِيَارِ كُمُ الَّذِيْنَ إِذَا رُأُوا ذُكِرَ اللَّهُ.

ترجمه: حضرت اساء بنت یزیڈ بیان کرتی ہیں کہ انھوں نے رسول اللہ علیلیں کو بیفر ماتے ہوئے سنا:'' کیا میں شمصی بتاؤں کہتم میں بہترین لوگ کون ہیں؟ صحابہ ٹے عرض کیا کہ ہاں یا رسول اللہ، آپ نے فرمایا:'' تم میں بہترین لوگ وہ ہیں جنھیں دیکھ کرخدایا دائے۔'

تشریح: اس حدیث میں بہترین آدمی کی پیچان میہ بتائی جارہی ہے کہ اسے دیکھ کر خدا کی یاد آئے۔ ظاہر ہے ایس<sup>شخص</sup> وہی ہوگا جس کے اخلاق، کر دار اور گفتار ہرایک چیز میں للہیت نمایاں ہوگی ۔ جس کی زندگی میں خدا کی صفات کا پرتو نظر آتا ہوگا۔ خدار حمان ورحیم ہے تو اس کے یہاں بھی رحم، شفقت اور نرم خوئی کی صفت پائی جائے گی۔ خدا منصف ہے تو وہ بھی کبھی غیر منصفا نہ بات نہیں کر سکتا۔ خدا فیاض ہے تو فیاضی اور سخاوت اس کا بھی شعار ہوگا۔ خدا پر اسے اعتماد کا مل یا دیارہ ہوگا۔ خدا ہی زندگی کی جدو جہد میں اس کا اصل سہار اہوگا۔ اب ایسے خص کو دیکھ کر خدا کی یا دتازہ نہ ہوتو پھر خدا کی یا د آخر کہ آئے گی۔

ترجمہ: حضرت سراقہ بن مالک بن جعشم کہتے ہیں کہ رسول اللہ عظیلیہ نے ہمارے سامنے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:'' تم میں بہتر شخص وہ ہے جواپنی قوم کی طرف سے (ظلم کی) مدافعت کرے جب تک کہ اس مدافعت میں گناہ کا مرتکب نہ ہو۔''

تنشر یہ: جس شخص کواپنے کنبہ، فنبیلہ یا قوم کی سرے سے کوئی فکر نہ ہو۔ اس شخص کو کوئی بھی پیند نہیں کر سکتا ۔ حضور علیق فرماتے ہیں وہ بہترین شخص ہے جوقوم کی مدافعت کرتا ہے۔ قوم پر کوئی افتاد پڑجائے تو ایساشخص چین نے نہیں بیٹی سکتا۔ اگر قوم پر کوئی ظلم وزیادتی کرتا ہے تو وہ قوم کی مدافعت میں اپنی ساری طاقت صرف کرد ے گا۔ البتداس کے لیے بیضروری ہے کہ اس مدافعت کے سلسلہ میں وہ کسی گناہ اور زیادتی کا مرتکب نہ ہو۔ انصاف اور عدل کے دامن کو ہر حالت میں وہ مضبوطی کے ساتھ تھا ہے رہے۔

## بهترين اعمال

(1) عَنُ أَبِى ذَرٌ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا مَ تَدُرُوُنَ أَى ٱلْاعْمَالِ احَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالى؟ قَالَ قَائِلٌ الصَّلوةُ وَالزَّكوةُ وَ قَالَ قَائِلٌ الْجِهَادُ. قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْنِهُ: أَنَّ آحَبَّ ٱلْاعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى الْحُبُّ فِي اللَّهِ وَالْبُغُضُ فِي اللَّهِ. (احماله دارَد)

ترجمہ: حضرت ابوذ ر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیظتی ہمارے پاس تشریف لائے اور فرمایا: '' کیا تم جانے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے نزد یک کون ساعمل حد درجہ بسند یدہ ہے؟'' کسی نے کہا کہ نماز اور زکو ۃ اور کسی نے کہا کہ وہ عمل جہاد ہے۔ نبی علیظتیہ نے ارشاد فرمایا: ''اللہ کے نزد یک سب سے بسند یدہ عمل ہے اللہ کے لیے کسی سے محبت کرنی اور اللہ کے لیے بغض رکھنا۔'' تشریح: بیحد یث بتاتی ہے کہ دین میں سب سے زیادہ اہمیت اس عمل کو حاصل ہے جس کا تعلق انسان کے دل اور اس کے پاکیزہ جذبات سے ہوتا ہے۔ آدمی کسی سے محبت کرے یا کسی سے

نفرت کرے تو اس کی بیرمحبت اور نفرت محض اللّہ کے لیے ہو۔اس کے بیچھے کوئی اور محرک کا م نہ کررر ہاہو، تو پھراس کے مسلم حنیف ہونے میں کسی شبہ کی گنجائش باقی نہیں رہتی ، گویا اس نے دین کی اصل روح کو پالیا۔اس کی زندگی لا زمّا ایمان کی کیفیت سے معمور ہوگی۔

(٢) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ ابَرِ البِرِ صِلَةَ الرَّجُلِ اَهُلَ وُدِّ اَبِيُهِ بَعُدَ اَنُ يُوَلِّى.

**ترجمہ:** حضرت ابن عمرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیظیمؓ نے فرمایا:''بہترین نیکی آ دمی کا اپنے باپ کے مرنے کے بعد باپ کے دوستوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا ہے۔'

تشريح: بيٹے پر باپ کاايک حق ميہ بھی ہے کہ باپ كے مرنے كے بعدوہ اس كے (باپ كے) دوست واحباب کى تمريم كرے، اوران سے حسن سلوك سے پيش آئے۔وہ مي موں نہ كريں كہ انھيں پہچانے اوران كى قدر كرنے والا اب كوئى نہيں ہے۔ باپ كے مرنے كے بعد اس كے دوست واحباب كوئى خلامحسوس نہ كريں فور كريں، اسلام كى تعليمات ميں انسانى نفسيات كا كس قدر لحاظ ركھا گيا ہے۔ اس كے بعد اسلام كے دين فطرت ہونے ميں كسى شك كى گنجائش باقى نہيں رہتى۔

(٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوُدٌٍ قَالَ: سَاَلُتُ رَسُوُلَ اللهِ عَلَيْكَ أَنُ الْاعْمَالِ اَحَبُّ إِلَى اللهِ قَالَ الصَّلوٰةَ عَلَى وَقُتِهَا، قُلُتُ ثُمَّ آَىُ؟ قَالَ: ثُمَّ بِرُّ الْوَالِدَيْنِ قُلُتُ ثُمَّ آَىُ؟ قَالَ ثُمَّ الْجِهَادُ فِى سَبِيْلِ اللهِ.

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود یان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علی سے دریافت کیا کہ کون ساعمل اللہ کوسب سے زیادہ پند ہے۔فر مایا:''نماز اس کے وقت پرادا کرنی۔' میں نے کہا کہ پھر کون سا؟ فر مایا:''ماں باپ کے ساتھ نیکی کرنا۔' میں نے عرض کیا پھر کون سا؟ فر مایا: ''اللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔'

**تشریح:**اس حدیث میں خدا، والدین اور دین حق سب ہی کے حقوق پر روشنی ڈالی گئی ہے۔خدا کاسب سے بڑاحق ہیہ ہے کہ ہم اسے اپنا معبود، رب اور حاکم تسلیم کریں۔حق بندگی ادا کرنے میں

ہر گزستی نہ دکھا ئیں۔نماز کی صرف پابندی ہی نہ کریں بلکہ اے ٹھیک وقت پر جذبہ شوق کے ساتھادا کرنے کی کوشش کریں۔

والدین کے حقوق کا خیال رکھنا بھی ضروری ہے۔ان کے ادب داختر ام اور جس حد تک ممکن ہوان کی خدمت میں تساہل سے ہر گز کام نہ لیں۔خدا کی سب سے بڑی نعمت جواس نے ہمیں عطا فر مائی ہے وہ اس کا نازل کیا ہوا دین ہے دین کے قیام اور اس کی بقا اور فروغ کے لیے جان تو ڑ کوشش کرنی بید بین کا ہم پر ایساحق ہے جس سے سی زمانہ میں بھی صرف نظر نہیں کیا جا سکتا۔

(٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ حُبَشِيّ الُحَثْعَمِيّ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ سُئِلَ أَىُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ قَالَ: طُوُلُ الْقِيَامِ.

ترجمه: حفرت عبدالله بن عبش العمي في حدوايت ب كه في عليلة سے يو چھا گيا كه كون سائمل افضل ب؟ آپ فرمايا: ''نماز ميں لمباقيام ...

تنشویہ: دین میں کثرت ِ جود کے ساتھ (نماز میں) لیے قیام کی بھی بڑی فضایت ہے۔ سجدہ میں بندہ خدا کے آگے اپنے آپ کو ڈال دیتا ہے۔ سجدہ میں کمال درجہ کی سپر دگی اور حوالگی ظاہر ہوتی ہے۔ لیے قیام میں بندہ خدا کی جناب میں دیر تک کھڑا رہ کر اس سے اپنے خاص تعلق کا اظہار کرتا ہے۔ وہ اپنے اُس یقین کو ظاہر کرتا ہے جواپنے رب کا یقین اس کو حاصل ہوا ہے۔ وہ حالت قیام میں اپنے عہدِ بندگی کا اقر اراور اس کی تجد پر کرتا ہے۔ وہ خدا سے التجا کرتا ہے کہ اس کا دل کبھی اپنے رب کی طرف سے عافل نہ ہو۔

(۵) وَ عَنُ ثَوُبَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللّٰهِ عَلَيْكُ عَلَيْكَ بِكَثُرَةِ السُّجُوُدِ لِلّٰهِ فَإِنَّكَ لاَ تَسُجُدُ لِلّٰهِ سَجَدَةً إِلَّا رَفَعَكَ اللّٰهُ بِهَا دَرَجَةً وَ حَطَّ عَنُكَ بِهَا خَطِيئَةً.

ترجمہ: حضرت ثوبانؓ (جومولی یعنی آزاد غلام تھے نبی ﷺ کے ) سے روایت ہے کہ رسول اللہﷺ نے فرمایا:'' کثرت سے سجدہ کیا کرو کیوں کہ اللہ کے لیےتھارے ایک سجدے سے لاز ماً اللہ تمھا راایک درجہ بلندفر مائے گااور اس سے تمھا راایک گناہ معاف کرےگا۔'' تشریح: اپنی حمہ و ثنا اور سجدہ اللہ کو بہت پسند ہے۔اور انسان کے پاس سب سے میش قیمت

سرمایہ جذبہ سجود ہی ہے۔ سجدہ میں ہم خدا سے بہت قریب ہوجاتے ہیں اس لیے لازماً سجد سے اللّٰدانسان کا درجہ بلند کرتا اور اس کی خطا سے درگز رفر ما تا ہے۔ ہمارے پاس سجدہ ہے اور اس کے پاس رحمتوں کا کبھی ختم نہ ہونے والاخز انہ موجود ہے۔ اس کی رحمتوں سے فیض یاب ہونے کا ذریعہ سجدہ وطاعت کے سوااور کیا ہو سکتا ہے۔

(٢) وَ عَنْ عَائِشَةٌ أَنَّهَا قَالَتُ كَانَ أَحَبُّ الْعَمَلِ اللَّى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ الَّذِي يَدُوُهُ عَلَيْهِ صَاحِبَهُ. **ترجمه:** حضرت عائشٌ بيان فرماتى بين كه رسول الله عليه كوسب سے زيادہ محبوب عمل وہ تھا جس پرآ دمی مدادمت اختيار كرے۔

**تشریح:** سمی عمل پر مداومت اختیار کرنے سے دوعمل آدمی کا کردار بن جاتا ہے۔ پھر اس کی حیثیت سی وقتی ردعمل کی نہیں رہتی بلکہ وہ انسان کے اخلاق کا مظہر ہوتا ہے۔

طوبلى لهم وحسن مآب <١> عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ بُسُرٌ قَالَ: جَآءَ اَعُرَابِقٌ اِلَى النَّبِي عَلَيْكَ فَقَالَ: أَى النَّاسِ خَيُرٌ؟ فَقَالَ: طُوُبلى لِمَنُ طَالَ عُمُرُهُ وَ حَسُنَ عَمَلَهُ. قَالَ: يَا رَسُوُلَ اللهِ، أَتُّ الْاعْمَالِ اَفْضَلُ؟ قَالَ: أَنُ تُفَارِقَ الدُّنْيَا وَ لِسَانُكَ رَطُبٌ مِّنُ ذِكْرِ اللهِ. (احم، ترد)

**ترجمہ:** حضرت عبداللّہ بن بسرؓ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ نبی ﷺ کی خدمت میں ایک د یہاتی آیا اور عرض کیا کہ کون شخص بہتر ہے؟ آئے نے فرمایا: '' خوش نصیبی ہے اس شخص کے لیے جس کولمبی عمر ملی اور اس کے اعمال ایچھے ہوئے۔''اس نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، کون ساعمل بہتر ہے؟ فرمایا:''جبتم دنیا سے جدا ہوتو تھھاری زبان اللّٰد کے ذکر سے تر ہو۔'' **تشریح:** اس سے بڑھ کرخوش نصیبی کی بات اور کیا ہو کتی ہے کہ آ دمی کو کمبی عمر حاصل ہواورا سے زیادہ سے زیادہ نیک اعمال کے مواقع میسر ہوں۔خدا کی بندگی اور اس کے بندوں کی خدمت کا شرف اسے زیادہ سے زیادہ مل سکے۔ نیک اعمال کی فہرست مرتب کرنی ممکن نہیں۔ نیک اعمال بے شار ہیں۔اوران کی بہت سی قشمیں ہیں۔لیکن نبی علیظہ فرماتے ہیں کہ افضل اور بہترین عمل اسے کہیں گے کہ آدمی مرتے دم تک اپنے رب کونہ بھولے۔زبان پر نام آئے تو پہلے اس کا نام آئے۔ یہاں تک کہ موت کے دفت بھی زبان اسی کا ذکر کررہی ہو۔اس حدیث میں اس بات کی طرف بھی اشارہ کردیا گیا ہے کہ خدا کا ذکر کوئی خشک اور بے مزہمل نہیں ہے۔ بلکہ خدا کا نام وہ محبوب نام ہے جس سے زبانوں کوتر ی اور حلاوت حاصل ہوتی ہے۔روح جس سے وجد میں آتی ہےاور جس سے آسانوں اورزمین کی تمام ہی چیز وں میں معنوبت کی روح دوڑ جاتی ہے۔ ٢) وَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ ۖ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللّ كَثِيُراً. وَ رَوَى النَّسَائِي فِي عَمَلِ يَوُمٍ وَّ لَيُلَةٍ. (ابن ماجه، نسائی)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن بسر مسر ایت ہے کہ رسول خدا طلیق نے فرمایا:'' خوش نصیبی ہے اس شخص کے لیے جس کے اعمال نامے میں بہ کثرت استعفار پایا جائے۔'' نسائی کی روایت میں یہ الفاظ بھی پائے جاتے ہیں'' روز وشب کے عمل میں (سب سے زیادہ استعفار کا عمل پایا جائے۔)''

تشريح: اللہ تعالیٰ کے احسانات بے پایاں ہیں۔ اس کے احسانات کے شکریہ کا حق ادا کرنا انسان کے بس سے باہر ہے۔ ہمارے لیے یہ بھی تمکن نہیں کہ ہم اس کی اطاعت اور بندگی کا حق ادا کر سکیں ۔ ایسی حالت میں تو بہ واستغفار ہی بندے کے لیے سب سے بڑا سہارا ہے۔ استغفار سے ہی ہماری کوتا ہیوں کی تلافی ممکن ہے۔ اسی لیے روایات میں تو بہ واستغفار کی بڑی فضیلت آئی ہے۔ ایک روایت میں تو یہاں تک آیا ہے کہ جب فر شتے بندے کے اعمال نامہ لے کر او پر جاتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اعمال نا ہے کے اول وآخر میں استغفار دیکھ کر فر ما تا ہے کہ میں نے بندے کے وہ تمام گناہ معاف کرد بے جواعمال نا ہے کہ دونوں کناروں کے درمیان درج ہیں۔

## بہترین چیزیں

بہترین اسلام (1) عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرٌ قَالَ: إِنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ مَعُوفٌ. خَيُرٌ؟ قَالَ تُطُعِمُ الطَّعَامَ وَ تَقُوءُ السَّلاَمَ عَلَى مَنُ عَرَفُتَ وَ مَنُ لَّمُ تَعُوفٌ. (بناری، سلم) ترجعه: حضرت عبد الله بن عمرٌ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول الله علی الله علی مال کیا کہ کون سا اسلام (کاکام) بہتر ہے؟ فرمایا: کھانا کھلانا، ہر ایک شخص کو سلام کرنا، تم اس بیچا نے ہویانہ پیچانے ہو۔'' تشریح: اسلام نے جس قد رعمل پر زور دیا ہے اس کی مثال بہت ہی کم ملے گی ۔ کھانا کھلانے کو ہوت ہے بلخصوص مسکینوں اور بھوکوں کو اور ہر ایک کی سلامتی چاہتے کو جس کا اظہار سلام کرنے سے ہوتا ہے

عین اسلام بلکہ بہترین اسلام کہا گیا۔کاش اسلام کی پا کیزہ تعلیمات کوہم سمجھنے اوران کوعمل میں لانے کی پوری کوشش کرسکیں۔

بهترانفاق

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ دِيْنَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِى سَبِيُلِ اللَّهِ دِيْنَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِى رَقْبَةٍ وَ دِيْنَارٌ تَصَدَّقُتَ بِهِ عَلَى مِسْكِيُنٍ وَ دِيْنَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى اَهْلِكَ أَعْظَمُهَا أَجُرًا إِلَّذِى أَنْفَقُتَ عَلَى اَهْلِكَ.

ترجمه: حضرت ابو ہر رہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ عظیظتہ نے فرمایا: '' ایک دینا رتم نے اللہ کی راہ میں (جہاد میں )خرچ کیا،ایک دینارتم نے گردن چھڑانے میں خرچ کیا،ایک دینارتم نے مسکین کوصد قہ دیا اورایک دینارتم نے اپنے گھر والوں پرخرچ کیا،تو اس میں سب سے بڑھ کر اجر وتُواب اُس میں ہے جوتم نے اپنے گھر والوں پرنڑ چ کیا۔'' تشريح: معلوم ہوا کہ اہل وعیال کاحق سب پر مقدم ہے۔ آ دمی ایخ گھر والوں اور اپنے اہل و عیال پرخرچ کرتا ہی ہے لیکن اسلام اسے دنیا داری نہیں کہتا بلکہ اس کے نز دیک تو سب ہے بہتر انفاق وہی ہے جوآ دمی اپنے اہل وعیال اور اپنے گھر والوں پر کرتا ہے، اس لیے اس میں اجر وثواب بھی دوسرے نیک کاموں میں خرچ کرنے سے کہیں زیادہ ملتا ہے۔اس سے انداز ہ کیا جا سکتا ہے کهاسلام میں وہ چیزبھی عین دین ہے جس کولوگ بالعموم دنیا داری کا کا متبحصتے ہیں۔البنة شرط ب<u>ہ</u> ہے کہ ہمارے سارے کا م خدا کی خوش نو دی کے لیےاوراس کے تکم کے مطابق ہوں۔ <٢> وَ عَنُ اَبَى سَعِيْدٍ الْحُدُرِيُّ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: لِآنُ يَّتَصَدَّقَ الْمَرُءُ فِي حَيَاتِهِ بِدِرُهَمٍ خَيُرٌ لَّهُ مِنُ أَنُ يَّتَصَدَّقَ بِمِائَةٍ عِنُدَ مَوُتِهٍ. (ايوداؤد) ترجمه: حضرت أبوسعيد خدريؓ سے روايت ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: ''اگر آ دنی این زندگی میں ایک درہم صدقہ کر بے تو وہ اس سے بہتر ہے کہ وہ مرتے وقت سودرہم صدقہ کرے۔'' تشریح: مرتے وقت تو آدمی سی مجھتا ہی ہے کہ اس کی دولت اب اس کے پاس نہیں رہے گ اس لیے اُس وقت اگروہ صدقہ کرتا ہے تو بیکوئی خاص کمال کی بات نہیں ہے۔ خوبی سے سے کہ آ دمی اس دقت جب کہ وہ سمجھتا ہو کہ ابھی اسے دنیا میں رہنا ہے اور یہاں کے مال واسباب سے فائدہ اٹھانے کے بہت سے مواقع اُسے میسر ہیں، وہ صدقہ اورانفاق کرتا ہے تو اس صدقہ وانفاق ک بڑی قدرو قیت ہے۔

بهترين نماز

عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ : أَفْضَلُ الصَّلُوةِ طُوُلُ الْقُنُونِ . (ملم) ترجمه: حضرت جابرٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عَلَيْ فَ فَ فَرمایا: ''افضل نماز وہ ہے جس کا قیام درازہو۔' تشریح: نماز میں خاص طور سے رات کی نفل نماز میں لمبے قیام کی اہمیت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ آدمی دیر تک اپنے رب کے آگے کھڑا ہوکراپنی بندگی کا اظہار اور اپنے رب کے رب اور آقا ہونے کا اقرار کرتا ہے۔اور اپنے رب کی جناب میں کھڑ ہے ہونے کواپنے لیے بڑی سعادت کی بات سجھتا ہے۔

بهترين ذكراور پکار

عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا : أَفُضَلُ الذِّكُو لاَ اللَّهُ اللَّهُ وَ أَفْضَلُ الدُّعَآءِ أَلُحَمُدُ لِلَّهِ. ترجمه: حضرت جابرٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عَلیات فائی نہ من مایا: بہترین ذکر لا الہ الا اللہ ہے اور بہترین دعا الحمد للہ ہے۔'

تشريح: لا الله الله الله (خدائے سواکوئی الله اور معبود نہیں ہے) کے کلمہ میں سب سے بڑی حقیقت کا اظہار کیا گیا ہے۔جوجن ہونے کے ساتھ ساتھ انسان کے لیے نہایت وجدا تگیز اور پُر کیف بھی ہے۔ اس لیے اس کلمہ کو بہترین ذکر سے موسوم کرنا حقیقت کے عین مطابق ہے۔ ذکر سے حق کی یا د دہانی ہوتی ہے اور آ دمی کے دل کی غفلت دور ہوتی ہے۔ اس انسان سے بڑھ کر عافل کون ہو سکتا ہے جواپنے معبود سے عافل ہو کر زندگی گز ارر ہا ہو۔

الحمد للدکو بہترین دعایا پکار کہا گیا۔اس میں شبنہیں کہ الحمد للدایک قول عظیم ہے۔ساری تعریف اور حمد وثنا کا مستحق اللہ ہی کی ذات ہے۔ بیا لیمی آگہی ہے جس سے بڑھ کر کسی آگہی اور معرفت کی نشان دہی نہیں کی جاسکتی ۔سورہ الفاتحہ کی پہلی آیت میں اسی سب سے بڑی حقیقت کو پیش کیا گیا ہے کہ ساری حمد اور تعریف اللہ دب العالمین کے لیے ہے۔ یہی سورہ الفاتحہ بلکہ پور یے قرآن کا ماحسل ہے۔

به شرين عبادت عَنُ أَبِىُ هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْظَةٍ: حُسُنِ الظَّنِّ مِنُ حُسُنِ الْعِبَادَةِ. (احمر،ايوداوُد)

**ترجمہ:** حضرت ابو ہر ریڑہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیک نے فر مایا:''حسن ظن رکھنا ( اللہ کے ساتھ )من جملہ بہترین عبادت کے ہے۔'' تشریح: یوں تو زندگی کے کتنے ہی معاملات میں حسن ظن سے کام لینا پڑتا ہے۔ اس کے بغیر کس اجتماعيت كاتصور بهمى نہيں كريسكتے ۔اللّٰد كے ساتھ حسنِ ظن يا اچھا گمان ركھنا توبند بكا ادلين فرض ہے۔اگراپنے رب کے ساتھ اسے حسن ظن نہیں ہے تو پھر اسلام پڑمل ہیرا ہونا اس کے لیے ممکن نہیں۔خداکے ساتھ<sup>ح</sup>سنِ ظن بہترین عبادتوں میں سے ہے اس بامعنی فقرے پر جتنا بھی غور دفکر ے کام لیں گےاس کی معنویت منکشف ہوتی چلی جائے گی۔ نبی ﷺ اپنی وفات سے تین روز بہلے فرمار بے تھے: يَمُوُتَنَّ أَحَدُكُمُ اِلَّا هُوَ حَسَنُ الظَّنِّ بِاللَّهِ · ' تَم مِيں سے كوئى مري تو اس حالت میں مرے وہ اللہ کے ساتھ نیک گمان رکھتا ہو۔'' (مسلم عن حابرً) بهترين جهاد عَنُ أَبِى سَعِيْدٍ الْخُدُرِيٌّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى الْمُعَانِ الْعَصْلُ الْجِهَادِ كَلِمَةُ عَدْلٍ عِنْدَ سُلُطَانٍ جَائِرٍ أَوُ أَمِيُرٍ جَائِرٍ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابوسعيد خدري ف روايت ب كدرسول الله عظيمة في فرمايا: · · بهترين جهاديد ہے کہ خالم با دشاہ کے روبر دانصاف کی بات کیے یا خالم حاکم کے روبر د۔'' **تنشریح**:اس میں ش<sup>ن</sup>ہیں کہ خالم وجابر حکمراں کے روبر دعدل دانصاف کی بات کہنی جس کی دجہ ے اس کی جان کو خطرہ لاحق ہوسکتا ہو، کسی جہاد سے کم نہیں ۔ اسلام بز دلی کی نہیں ، شجاعت اور بہادری کی تعلیم دیتا ہے۔اسلام کا خاص پیغام ہی ہیہ ہے کہ دی کودنیا کے سامنے بغیر کسی لاگ لپیٹ کے پیش کیا جائے خواہ ذاتی مفاداور مصالح کا تقاضا کچھاور ہی کیوں نہ ہو۔ بهترين كلام

عَنُ أَبِى ذَرٍّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَظْتُهُ: إِنَّ أَحَبَّ الْكَلاَمِ إِلَى اللَّهِ سُبُحَانَ اللّهِ وَبِحَمْدِهِ.

ترجمه: حضرت ابوذر سطح روایت ہے کہ رسول خدا علیظ نے فرمایا: ''اللہ کے زدیک محبوب تر کلام ہے : سجان اللہ و بحدہ (عظیم و برتر ہے اللہ، اپنی حمد کے ساتھ) تتشریح: جس فقر ے میں خدا کی عظمت اور برتر ی کا اظہار کیا گیا ہواور جواس کی حمد ونتا ہواں سے بہتر کلام کیا ہو سکتا ہے۔ اس حدیث میں در حقیقت اس کی یا ددہانی کرائی گئی ہے کہ دنیا کی زندگی میں انسان کہیں بھٹک کرخدا کی عظمت و برتری اور اس کے جمال و کمال کی طرف سے عافل نہ ہوجائے۔ سرچشمہ حیات سے اپنا رشتہ اور تعلق قائم رکھنا اپنے وجود و بقا اور فلاح کے لیے ضروری ہے، اس سے صرف نظر ہیں کیا جا سکتا۔

بہترین نام

عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَبَدُ اللَّهِ عَبَدُ اللَّهِ وَ عَبُدُ الرَّحُمْنِ. ترجعه: حضرت ابن عمرٌ سروايت ب كرسول الله عَلَيْنَة في فرمايا: دوتمها رے ناموں ميں سب سے پسنديده نام الله كزر ديك عبدالله اور عبد الرحمان ہے۔' تشريح: يعنى وہ نام جن سے بند كى اصل حيثيت كا اظہار ہوتا ہواور جن سے اس كے اس تعلق كا پية چلتا ہو جو تعلق وہ اپنے رب سے ركھتا ہے، عبدالله اور عبد الرحمان الله عبد الله الرحمان ہے۔' ناموں سے بند كى عبديت كا بھم اظہار ہور ہا ہے اور ان سے يہ بات بھى خام ہر مور ہى ہے كہ جس كا وہ بنده اور غلام ہے وہ ذات خدائے رحمان كے سواكس اور ان سے يہ بات بھى خام ہر مور ہى ہے كہ جس كا وہ بنده اور غلام ہے وہ ذات خدائے رحمان كے سواكس اور ان سے بی بات بھى خام ہر مور ہى ہے كہ

بہترین قطرے

عَنُ أَبِى أَمَامَةَ صُدَىَّ بِنُ عجلاَنِ الْبَاهِلِيُّ عَنِ النَّبِيَ عَلَى اللَّهِ قَالَ: لَيُسَ شَئُعٌ اَحَبَّ اِلَى اللَّهِ تَعَالَى مِنُ قَطُرَتَيُنِ وَ آثَرَيُنِ: قَطُرَةُ دُمُوُعٍ مِنُ خَشُيَةِ اللَّهِ وَ قَطُرَةُ دَمٍ تُهُرَاقُ فِى سَبِيُلِ اللَّهِ. وَ اَمَّا الْاَثُرَانِ فَاَثَرٌ فِى سَبِيلِ اللَّهِ تَعَالَى وَ آثَرٌ فِى فَرِيضَةٍ مِنُ فَرَائِضِ اللَّهِ تَعَالَى.

ترجمه: حضرت ابواما مدصدی بن عجلان البابلی سے روایت ہے کہ بی عقیقی نے فرمایا: ''کوئی چز اللّہ کواتی محبوب نہیں جتنے دو قطرے اور دونشان محبوب ہیں۔ ایک قطرہ آ نسو کا جو خدا کے خوف سے گرے اور دوسراخون کا وہ قطرہ جواللہ کی راہ بہایا جائے ۔ اور دونشا نوں میں ایک نشان قدم خدا کی راہ میں ہواور دوسراوہ جواللہ تعالیٰ کے فرائض میں سے کسی فرض کے ادا کرنے میں لگے۔' تشریح: قطرۂ اشک اللہ کو کیوں محبوب نہ ہوگا جو اس بات کی گواہی دیتا ہے کہ بندے کے دل میں خدا کا خوف اور اس کی خشیت موجود ہے۔ وہ اپنے رب کی عظمت اور اس کے جلال سے ب خرنہیں ہے، خدا کے خوف اور خشیت کے سب سے آنسو وُں کے جو قطر ے آنکھوں سے کی بندے کے دل لڑنے والے مجاہد یا شہید کے جسم سے گرا ہے۔ جو قطرۂ خون اللہ کی خوش نو دی کی طلب اور اس کے دین کوسر بلند کرنے کے سلسلہ میں گرا ہوہ وہ ان اللہ کو خون اللہ کی خوش نو دی کی طلب اور اس کے دین کوسر بلند کرنے کے سلسلہ میں گرا ہوہ وہ ان اللہ کو خون ہوگا۔

## بہترین ہدایت

عَنُ جَابِرٍ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَ يَقُولُ فِی صَلوتِه بَعُدَ التَّشَهُدِ اَحْسَنُ الْكَلاَم كَلاَمُ اللَّهِ وَ اَحْسَنُ الْهَدَى هَدَى مُحَمَّدٍ عَلَيْنَ . ترجعه: حضرت جابرٌ كَتْج بِي كررسول اللَّه عَلَيْ ایْ نماز مِن تشهد کے بعد كہا كرتے تھ احْسَنُ الْكَلام حادر جابرٌ كَتْج بِي كررسول اللَّه عَلَيْ ایْ نماز مِن تشهد کے بعد كہا كرتے تھ اللَّه كَلام حادر سب سے بهتر ين طريقة (راسته) محمد عَلَيْ كَام مَونَ مُن مَعَمَّد عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَ اللَّه كالام حادر سب سے بهتر ين طريقة (راسته) محمد عَلَيْ كام ہونے ميں كون شبه كرسكام حد اللَّه كاكلام حادر سب سے بهتر ين طريقة (راسته) محمد عليه كام من اللَّهُ مَا تُعْلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّه كان ما الَّر خدا كاكلام حقوات كر بهتر ين كلام مونے ميں كون شبه كرسكتا ہے . لوگوں نے قرآن كا مطالعہ كيا جادر جولوگ خدا كى كلام مصلة ت گيرہو يَ بِي، ان كا دل ادر ان كى روح اس بات كى گواہ ہے كرة آن سے بڑھ كر پُرعظمت اور شير يں كلام كان اللہ اللہ محمد اللَّه ميں كون شبه كرسكان حمد بل

حضور ﷺ نے زندگی کی جوراہ دکھائی ہےاور جس صراط منتقم پر چل کر آپؓ نے ہماری رہ نمائی کی ہے اُس سے بڑھ کرکسی صراط منتقیم اور ہدایت کا تصور بھی ہمارے لیے ممکن نہیں۔

بہترین حاکم

عَنُ عَوُفٍ بُنِ مَالِكِ الْأَشْجَعِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ: حِيَارُ أَئِمَتِكُمُ الَّذِيُنَ تُحِبُّوُنَهُمُ وَ يُحِبُّوُنَكُمُ وَ تَصَلُّوُنَ عَلَيْهِمُ وَ يُصَلُّوُنَ عَلَيْكُمُ. (<sup>ملم</sup>) ترجمه: حضرت عوف بن مالك انتجع من حروايت ب كه رسول الله عليه في فرمايا: "تحصي خياري حاكم وه بين جن كوتم چا بواور وه تحصي چا بين متم الحمين خيك دعا دواور وه تحصين خيك دعا دين -

تشريح: حاکم اور رعایا کے درمیان کیساتعلق ہونا چاہے، اس حدیث میں اسے نہایت بہتر طریقے سے بیان فرمایا گیا ہے۔ رعایا اپنے حاکم سے خوش اور حاکم رعایا سے مطمئن ہو۔ دونوں ایک دوسر کو چاہنے والے اور ایک دوسرے کے لیے دعا گوہوں۔ بیدوہ معیار ہے جس پر اسلام چاہتا ہے کہ حاکم پورے اتریں۔

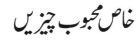
> بهمترین جگه ترین جگه

عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَسَاجِدُهَا. (مسلم) ترجمه: حفرت ابو جريرة سے روايت ہے كه رسول الله عليه في فرمايا: ' الله كن زديك بهترين جگه مساجد بي - '

**تشریح:** شہر ہویا دیہات مساجد سے بڑھ کر بہتر جگہ کی نثان دہی نہیں کی جاسکتی۔ مسجدیں دنیا کی زندگی میں ہمیں دنیا کے خالق وما لک کی یا دولاتی ہیں۔ وہ یہ بھی یا دولاتی ہیں کہ اس زندگی کے بعدا یک زندگی آخرت کی بھی ہےاور حقیقی اور دائمی زندگی وہی ہے۔

مِهْتَرَ بِنِ مَتَاعٌ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَىٰ ۖ قَالَ: اَلدُّنُيَا مَتَاعٌ وَّ خَيْرُ مَتَاعِ الدُنْيَا الْمَرَأَةُ الصَّالِحَةُ.

ترجمہ: حضرت عبد اللّٰد بن عمرٌ سے روایت ہے کہ رسول الله علیظیقہ نے فرمایا: '' ونیا کی حیثیت متاع کی ہے۔ اور متاع دنیا میں بہترین متاع نیک عورت ہے۔'' تشریح: بیرحدیث ال بات کا ثبوت ہے کہ اسلام دین فطرت ہے۔ دنیا خدانے انسانوں کے لیے بنائی ہے کہ وہ اس میں آباد ہوں اور جو پچھ اللّٰد نے اس میں ساز وسامان اور رزق فراہم کیا ہے اس سے مستفید ہوں ۔ لیکن اس کے ساتھ وہ یہ بھی جانیں کہ ان کا کوئی رب بھی ہے۔ انھیں اس کا شکر گز ار ہونا چا ہے۔ اور وہ اس کے ساتھ وہ یہ بھی جانیں کہ ان کا کوئی رب بھی ہے۔ انھیں نعتوں سے بھی بہرہ مند فرمائے گا۔ حضور علیظیقہ آگاہ فرماتے ہیں کہ متاع دنیا میں بہترین متاع عورت ہے، مثر طبیہ ہے کہ وہ نیک ہو۔ اس کے ساتھ ورت کی تحقیر سے بچنا چا ہے، اس کی کہ پہلو سے ناقد ری نہیں ہونی چا ہے۔ اس کے ساتھ تھوار سالوک اچھا ہو۔ اس کی رفاقت سے زندگی کی صعوبتیں آسان ہوجاتی ہیں۔ اور انسان کو سکون کی زندگی حاصل ہوتی ہے۔



عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَهُ: حُبِّبَ إِلَى الطِّيْبُ وَالنِّسَاءُ وَجُعِلَتُ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الضَّلُوةِ.

ترجمہ: حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا:''( دنیا کی چیز وں میں ) خوش بواور عور تیں مجھے محبوب ہیں اور میر کی آنکھ کی ٹھنڈک نماز میں ہے۔''

تشريح: بیحدیث بتاتی ہے کہ انسان کوذوق صحیح حاصل ہوتو اس زندگی میں خدانے مختلف قسم کی نعمتیں اسے دےرکھی ہیں۔عام دنیوی نعمتوں کے ساتھ روحانی نعمت سے بھی اس نے انسان کو محروم نہیں رکھا۔ خوش بوبھی ہمارے لیے لطیف نعمتوں میں سے ہے۔عورتیں بھی محبوب بنائی گئ ہیں۔اور حضور علیق کے ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ آنکھوں کی ٹھنڈک اللہ نے نمازیں رکھی ہے۔ نماز کے سوادہ سکون و سرور کہیں اور نہیں مل سکتا جو ہماری روح کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ حکمت

ے لوازتا ہے۔ حکمت در حقیقت ایک الہا کی ادراک اور لور ہے۔ حکمت میں ا دی پر حقیقت کا انکشاف ایسا ہوتا ہے جس کا تعلق تعقل سے نہیں القاسے ہوتا ہے۔ ایک حدیث میں اس کو القابی سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اور کہا گیا ہے کہ جس بند کو خدا زہد عطا کرتا ہے اور کم خنی جس کا شعار ہوتا ہم اس کی قربت اختیار کرو کیوں کہ اس پر حکمت کا القا ہوتا ہے (فَاِنَّهُ يُلَقَّی الُحِکْمَةَ)۔ اس حکمت کا بیا ثر ہوتا ہے کہ آ دمی کی زبان پر حکمت جاری ہوتی ہے۔ اس کی با تیں حکمت اور دانائی سے بھری ہوتی ہیں۔ وہ دنیا کے حسن و قبتح سب سے واقف ہوجا تا ہے۔ دنیا کے عیوب اور رہتا ہے وہ کسی فتنہ کا شکار نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ اس کی عمر تمام ہوجاتی ہے۔ اور خدا اسے دار السلام لیعنی جنت میں جگہ عنایت فرما تا ہے۔

صورت خرابی کی



بدترين لوگ

(1) عَنُ أَبِى أُمَامَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْتِ قَالَ: مِنُ شَرِّ النَّاسِ مَنْزِلَةً يَوُمَ الْقِيَامَةِ عَبُدٌ أَذُهَبَ 'اخِرَتَهُ بِدُنْيَا غَيْرِهِ. (ابن ابر) توجعه: حفرت ابوامامة تروايت ب كرسول الله عَلَيْتَ فَرْمايا: ' قيامت كروز مرتبه ك لحاظ ت بدترين انسان وه بنده موكا جو دوسر ك ك دنيا بنان ك ليها پن آخرت كوضائع (تباه) كرد ... ' (تباه) كرد ... ' پروا موكر دوسرول كى دنيا بنان ك ليه غلط اورظلم اورزيا دقى كم امول ميں ان كى معاونت بروا موكر دوسرول كى دنيا بنان ك ميل ان اور كيا موكى كمانسان اپن آخرت ك طرف ت ب روا موكر دوسرول كى دنيا بنان ك ميل ان اوركيا موكى كه انسان اپن آخرت ك طرف ت ب بروا موكر دوسرول كى دنيا بنان ك ع ليه غلط اورظلم اورزيا دقى ك كامول ميں ان كى معاونت تاه موكر دوسرول كى دنيا بنان ك عليانه بن سك كيكن اس ساس كى اپن آخرت تولاز ما ميں وہ اي كوشامل پات كار

قِيْلُ نَعَمُ . قَالَ الَّذِي يُسُنَلُ بِاللَّهِ وَلا يُعْطِي بِهِ . ترجمه: حفزت ابن عبال ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا: ''کیا میں شمصیں نہ بتاوُل کہ درجہ کے لحاظ سے بدترین انسان کون ہے؟ ''لوگوں نے کہا کہ ہاں بتا کیں۔ آپ نے فرمایا: ''وہ څخص جوخدا کے نام پرلوگوں سے مانکے اورا سے نہ دیا جائے۔'' تشریح: اس سے براکون ہوگا جو اپنا اعتبار کھوچکا ہو۔ یہاں تک کہ وہ خدا کے نام سے بھی لوگوں کے آگھے ہاتھ پھیلا تا ہے پھر بھی کو کی توجنہیں دیتا۔

(٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ عَنِ النَّبِيَ عَلَنِنَهُ قَالَ: إِنَّ اَبْعَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللَّهِ الْآلَدُ الْحَصِمُ.

**ترجمہ:** <sup>ح</sup>ضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ <sup>ن</sup>بی ﷺ نے فرمایا:'' اللّٰدکوسب سے زیادہ ناپسند <sup>ش</sup>خص وہ ہے جونہایت جھگڑ الوہو۔''

**تنشریح**: جھگڑالوشم کےلوگوں سے دنیا پناہ مانگتی ہے۔لوگ امن وعافیت سے رہ سکیں اس سے اس کوکوئی دل چیپی نہیں ہوتی۔ایش<sup>ش</sup>خص کا وجود صفحہ <sup>م</sup>ستی پر ایک بدنما داغ کے سوا ادر کچھ نہیں ہوتا۔خدا کی نگاہ میں تو وہ مبغوض ہوتا ہی ہے ۔لوگ بھی اسے عزت کی نگاہ سے نہیں دیکھتے۔

(٣) وَ عَنُ عَائِذِ بُنٍ عَمْرٍوٌ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَقُولُ: إِنَّ شَرَّ الرُّعَاءِ الْحُطَمَةُ.

**ترجمہ**: حضرت عائذ بن عمر ڈیپان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیقہ کو بیفر ماتے ہوئے سنا کہ حاکموں میں بدترین حاکم وہ ہے جو خالم ہو۔''

**تنشریح:** حاکم کی ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ لوگوں کے درمیان انصاف اور عدل قائم کرے۔ اب اگر حاکم خود ظلم وستم ڈھانے لگ جائے تو اس کے بدترین حاکم ہونے میں کیا شہرہ جاتا ہے۔ الحطمہ اصل میں الحاطہ کا مبالغہ ہے۔

(۵) وَ عَنُ أَبِى هُرَيْرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّةُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَىٰ اللَّ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّالَٰ عَلَى مَعْلَى الَعَلَى الَعَلَىٰ مَعْلَىٰ اللَّالَةُ

ترجمه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظیم نے فرمایا: '' کیا میں تمھارے بہترین آ دمیوں کوتمھارے بدترین آ دمیوں سے ممتاز کر کے تمصیں ان کی خبر دوں؟' نیہ بات آپ نے تین بار فرمانی۔ اس پرایک شخص نے عرض کیا کہ ہاں ضرور خبر دیں۔ آپ نے فرمایا: '' تم میں بہترین شخص وہ ہے جس سے خیر اور بھلائی کی امیدر کھی جائے اور جس کے شر سے لوگ مامون و محفوظ ہوں۔ اور تم میں بدترین شخص وہ ہے جس سے خیر کی کوئی تو قع نہ کی جا سکے اور جس کے شر سے لوگ مامون و محفوظ نہ ہوں۔'

تشویع: بیرحدیث بڑی نفیحت آمیز ہے۔حضور علیقہ نے ہمارے ہاتھوں میں ایک ایسا آئینہ دے دیا ہے جس کے ذریعہ سے ہم بہترین اور بدترین دونوں قسم کے آدمیوں کو بآسانی پہچان سکتے ہیں۔ کاش اس حدیث کی روشنی میں ہمیں اپنی اصلاح کی فکر ہو۔ کیوں کہ اس کے بغیر ایک مثالی معاشرہ کا ہم تصور بھی نہیں کر سکتے۔

ترجمہ: حضرت ابو بکرہؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیظیم سے سوال کیا گیا کہ سب سے بہترین شخص کون ہے؟ آپ نے فرمایا:''جس کولمبی عمر ملی اور اس نے نیک عمل کیے۔'' دریافت کیا گیا کہ لوگوں میں بدترین شخص کون ہے؟ آپ نے فرمایا: جسے کمبی عمر ملی لیکن اس نے بُرے عمل کیے۔''

تشریح: خدانے ایک شخص کولمبی عمر عطا کی اور اس نے اسے نیک کاموں میں صرف کیا۔ یہ بندے کی طرف سے بہترین شکر گزاری ہے۔اس کے برعکس احسان فراموشی کے سواا سے اور پچھ نہیں کہا جاسکتا کہ خدا تو ہمیں کمبی حیات عطا کرے اور ہم اسے اس کی نافر مانیوں اور سیہ کاریوں میں گزاردیں۔

بدترين اعمال

(1) عَنُ جُبَيْرِ بُنِ مُطْعِمٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : لاَ يَدُخُلُ الُجَنَّةَ قَاطِعٌ.
 (جارى، سلم)

**ترجمہ:** حضرت جبیر بن مطعمؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا:'' رشتہ داری کو قطع کرنے والا جنت میں داخل نہ ہوگا۔''

**تنشریح:** رشتے ناتوں ہی سے خاندان اور پھر خاندانوں سے **ل** کرایک معاشرہ وجود میں آتا ہے۔ بیرخاندان اور معاشرہ اگرصالح اور مثالی ہوں تو درحقیقت بید نیامیں جنت کے عکوس ہوتے ہیں۔اب جوکوئی رشتے ناتے کوقطع کرتا ہے اس کا جنت سے کیاتعلق ہوسکتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَى اللهُ : سَبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوُقٌ وَ قِتَالُهُ كُفُرٌ.

ترجمه: حفرت عبداللد مروایت ب که نمی عصل نومایا: "مسلمان کوگالی دینافس بادر اس سے جنگ کرنا کفر ہے۔"

تنشویہ: کسی کو گالی دینے اور ایک دوسرے پر حملہ کرنے کو کوئی مہذب شخص پند نہیں کر سکتا۔ پھر کسی مسلمان کو گالی دینی اور اس سے جنگ کرنی تو نہایت ستگین قشم کا جرم ہو گا۔ایک مسلمان خدا کی امان اور اس کی حفاظت میں ہوتا ہے۔خدا کی امان اور اس کی محافظت کی پروا نہ کر کے کسی مسلمان کے ساتھ بد زبانی سے پیش آنایا اس کے لیے دریے ہونافسق اور کفر کے سوا اور کیا ہوسکتا ہے۔

## مہلکات

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْ اللهِ قَالَ اِجْتَنِبُوا السَّبُعَ الْمُوْبِقَاتِ. قَالُوُا يَا رَسُوُلَ اللهِ وَمَا هُنَ؟ قَالَ الشِّرُكُ بِاللهِ وَالسِّحُوُ وَ قَتُلُ النَّفُسِ الَّتِى حَرَّمَ

اللَّهُ اللَّ بِالْحَقِّ وَ أَكُلُ الرِّبولا وَ أَكُلُ مَالِ الْمَتِيمِ وَ التَّوَلِّي يَوُمَ الزَّحْفِ وَ قَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُوْمِنَاتِ الْعَافِلاَتِ. توجعه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ نبی عَلَیْتَہ نے فرمایا:''سات ہلاک کرنے والی باتوں سے دوررہو۔''لوگوں نے دریافت کیا کہ یا رسول اللّٰدوہ باتیں کون سی ہیں؟ فرمایا:''اللّٰد کے ساتھ شرک کرنا، جادوکرنا، کسی جان کوناحق قتل کرنا جس کواللّٰد نے حرام قرار دیا ہے، سود کھانا، یتیم کا مال کھانا اور جہاد سے راہِ فرارا ختیار کرنی اور پاک دامن شریف بھولی بھالی عورتوں پر زنا کی تہمت لگانا۔'

تشریح: مہلکات میں جن چیزوں کا ذکر کیا گیا ہے ان کا تعلق زندگی کے مختلف شعبوں سے ہے۔عقیدہ اورانسان کی ساجی ومعاشی زندگی سے لے کرمیدان جہاد تک ان کا دائر ہوسیع ہے۔ مہلکات میں سب سے پہلی چیز شرک ہے جس کو پوری کا ئنات اور اس کا نظام باطل تھہرا تا ہے۔ خودانسان کی این نفسیات بھی اس کی مخالف ہے۔ جادوٹو نا اور سفلی چیزیں آ دمی کوکہاں لے جا کر گراتی ہیں اس کاعام طور پراندازہ بھی نہیں کیا جاسکتا قیل ناحق اور شریف عورتوں پر زنا کی تہمت لگانی، یہ کسی صحت مند اور صالح معاشرہ کی علامت نہیں ہو کتیں۔ سودخوری نے آج اپنی گرفت میں یوری دنیا کوجکڑ رکھاہے۔اس کی وجہ سے معاشی ناہمواری اورظلم وجور کی جومثالیں سامنے آتی ہیں وہ ہماری آنکھ کھولنے کے لیے کافی ہیں۔میدان جنگ سے فراراختیار کرنے والا ایک ایسے جرم کا مرتکب ہوتا ہے جس کی وجہ سے نہ صرف یہ کہ وہ حق سے دور جا پڑتا ہے بلکہ بید وہ حرکت ہے جو پور نے شکر کو بلکہ آگے بڑھ کر پوری قوم کوخطرے سے دو چار کر سکتی ہے۔ اس حدیث میں غیر معمولی انتاہ پایا جاتا ہے۔اس کے بیچھے پنجبرانہ بصیرت کی کارفر مائی صاف دکھائی دیتی ہے۔ (٢) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوُدٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ فَالَ: أَلاَ هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ ثَلاَتَ مَرَّاتٍ. (مسلم) ترجمه: حضرت عبداللدين مسعودٌ م روايت ب كه نبي علي في في فرمايا: ' جان لو ہلاك موئ كلام وامور ميں مبالغہ كرنے والے '' بيد بات آپ نے تين بار فرمائی۔

تشریح: تقریر ہویا گفتگواور تحریر ہویا کوئی معاملہ اس میں مبالغہ آمیزی صحیح نہیں ہے،غلواور تصنع کے اہتمام سے بالعموم صداقت اور انصاف کا خون ہوتا ہے اور اس کی وجہ سے آدمی کی اپنی شخصیت خود مجروح ہو کر رہ جاتی ہے۔

كبائر يابر ف كناه

(1) عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوُدٍ قَالَ: سَأَلْتُ أَوُ سُئِلَ رَسُوُلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الذَّنُبِ عِنْدَ اللهِ أَكْبَرُ قَالَ: أَنُ تَجْعَلَ لِلهِ نِدًّا وَّ هُوَ خَلَقَكَ. قُلْتُ ثُمَّ أَكَّ قَالَ: أَنُ تَقْتَلَ وَلَدَكَ خَشْيَةَ أَنُ يَّطُعَمَ مَعَكَ. قُلْتُ ثُمَّ أَكُّ قَالَ: أَنُ تَزَنِي بِحَلِيُلَةِ جَارِكَ.

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود ییان کرتے ہیں کہ میں نے یا کسی نے رسول اللہ عظیمی سے یو چھا کہ اللہ کے نزدیک سب سے بڑا گناہ کیا ہے؟ آپ نے فر مایا:''کسی کوخدا کا مدّ مقابل تطہرانا حالاں کہ اس نے شخصیں پیدا فر مایا۔'' میں نے کہا کہ پھر کون سا؟ فر مایا:''اولا دکواس ڈ رسے مارڈ النا کہ دہ تحصارے کھانے میں شریک ہوگی۔'' میں نے عرض کیا کہ پھرکون سا؟ فر مایا:''اپن پڑوہی کی بیوی سے زنا کرنا۔''

**تتشریح:**اس حدیث میں جن کبائریا بڑے گناہوں کا ذکر کیا گیا ہےان کی قباحت کی شدّت کو ہر شخص محسوس کرسکتا ہے۔سب سے بڑا گناہ تو خدا کا ہمسر تھُہرانا ہے۔سب کا خالق اور ما لک خدا ہے پھرکسی دوسر بے کاشکر گزارہونا اورا سے خدا کا ہمسر اور مد مقابل قرار دینا اوراس کے آگے سجد ہ عبودیت گزارنا دہ ظلم ظلیم ہے جو کبھی بھی قابلِ معافی نہیں ہوسکتا۔

پھراولا دکوقل کرنے کو کہ وہ کھانے میں شریک ہوگی، گناہ نمیرہ قرار دیا گیا ہے۔ بیہ دراصل دہرا گناہ ہے۔ایک توقتل اور دوسرے یہ بھول جانا کہ اصل روزی رساں خدا ہے نہ کہ کوئی دوسرا۔ ماں باپ محض ذریعہ ہوتے ہیں اصل رازق سب کا خداہی ہے۔ زناخود گناہ نمیرہ ہے، پھر پڑوں میں رہنے والی پڑوی یا دوست کی ہیوی سے زنا کرنا تو

ایسا گناہ ہےجس کاار تکاب اپنے کمینہ پن اورگرادٹ کی انتہا کو پہنچا ہوا تخص ہی کرسکتا ہے۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى بَكُرَةَ عَنُ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَالَيْ اللّهِ عَالَيْ اللهِ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ اللهِ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَى اللهِ عَالَ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ اللهِ ا المَا عَالَيْنَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ (بَعَارَيْ عَالَيْ عَالَا عَالَيْ عَ الْعَالِي عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَ عَالَيْ عَالَ عَالَيْ عَالَى عَالَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَى الْ (بَعَانَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَالِيْ عَ

قتوجمہ: حضرت ابوبکر ڈاپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیق نے فر مایا:'' کیا میں شہمیں سب سے بڑے گناہ سے باخبر نہ کروں؟''لوگوں نے کہا کہ کیوں نہیں یا رسول اللہ، آپ نے فر مایا:''اللہ کے ساتھ شرک کرنا اور والدین کی نافر مانی کرنا۔''

**تشریح:** اس حدیث میں شرک کے علاوہ والدین کی نافر مانی کوبھی اکبر الکبائر میں شار کیا گیا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ خدا کے بعد جن کے احسانات سب سے زیادہ نمایاں نظر آتے ہیں وہ انسان پراس کے والدین کے احسانات ہیں۔ اسی لیے قر آن میں شرک سے اجتناب کی تا کید کے بعد جس چیز کی خاص طور سے تا کید فر مائی گئی ہے وہ والدین کے ساتھ حسنِ سلوک ہے۔

وہ ہم میں سے ہیں

(1) عَنُ جُبَيْرِ بُنِ مُطْعِمٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ : لَيُسَ مِنَّا مَنُ دَعَا اللَّ عَصَبِيَّةٍ، وَ لَيُسَ مِنَّا مَنُ فَاتَلَ عَصَبِيَّةً، وَ لَيُسَ مِنَّا مَنُ مَّاتَ عَلَى عَصَبِيَّةٍ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت جمير بن مطعمٌ مراريت م كررسول الله عَلَيْتَ في فرمايا: وهُ فَصَ مِم مِن سَ نَهْ مِن جوصبيت كى دعوت دے، وه بھى ہم ميں سن بيں جو صبيت كے جذب سار اور وه خص ہمى ہم ميں سن بيں جو صبيت پر مرے:

تشريح: يعنى جوعمبيت كى طرف لوگول كوبلاتا ہے، عصبيت ،ى كے ليے لڑتا ہے اور عصبيت ،ى پراس كى موت آتى ہے اس كا ،م سے كوئى تعلق نہيں ۔ اس كى روش ،مارے لائے ہوئے دين كے بالكل خلاف ہے ۔ اسلام جا،لى عصبيت كومنانے آيا ہے نہ كہ اس كو باقى ركھنے اور اسے فروغ دين كے ليے آيا ہے ۔ نبى عليق سے يو چھا گيا كہ عصبيت كيا ہے؟ اس كے جواب ميں آپ نے فرمايا: ان تُعِينَ قَوْمَكَ عَلَى الظُّلُمِ ۔ ' بيك متم ظلم پراپنى قوم كى جمايت كرو۔' (ابوداؤ د) يعنى تسميں حق و انصاف كا پاس ولحاظ نہ ہو ۔ قوم آماد وظلم وستم ہو ۔ پھر بھى تم اسى كى حمايت ميں لگے رہو، بيا س عصبيت كى ايك مثال ہے جس اسلام ختم كرنے كے ليے آيا ہے ۔

چاہے۔ اس سے ممث كرعام كانوں كى طرح اسے پڑھنا جائز نہ ہوگا۔ (٣) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰكَ قَالَ: لَيُسَ مِنَّا مَنُ لَّمُ يُوَقِّرِ الْكَبِيُرَ وَ يَرُحَمِ الصَّغِيُرَ وَ يَأْمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَ يَنُهَ عَنِ الْمُنْكَرِ. ترجمه: حضرت ابن عبالٌ سے روایت ہے کہ نبی عَلَیْتَهُ نِ فرمایا: '' وہ شخص ہم میں سے نہیں

جو بزوں کاادب اور چھوٹوں پر شفقت اور رحم نہ کرے اور امر بالمعر دف اور نہی <sup>ع</sup>ن المنکر کا فریضہ انجام نہ دے۔''

تشویح: اس حدیث میں اسلام کے ایک جامع کر دار کا ذکر ہوا ہے۔ اسلام کی تعلیم یہ ہے کہ ایخ بڑوں کی تو قیر اور ان کا ادب کیا جائے ، اور ایخ چھوٹوں سے ہمار اسلوک شفقت اور محبت کا ہو۔ اور اس کے ساتھ ہمارا یہ بھی فرض ہوتا ہے کہ نیکی کو فروغ دینے اور بُر انّی کو مٹانے ، لوگوں کو راہ راست پرلانے اور انھیں برائیوں سے دور رکھنے کی کوش بھی کرتے رہیں۔ اس سے گر یز ہرگز نہ کریں۔ حضور علیق فرماتے ہیں کہ دین کی ان ہدایات اور تعلیمات سے بے پروا ہو کر جو شخص زندگی گز ارتا ہے اُسے جان لینا چا ہے کہ وہ اس راستے سے ہٹ کرچل رہا ہے جس راہ پر لوگوں کو چلانے اور جس کی طرف لوگوں کی رہ نمائی کرنے کے لیے میری بعث ہوئی ہے۔ جن سے خدایات نہ کر بے گا

(1) عَنُ أَبِى ذَرٍ عَنِ النَّبِي عَلَيْكُ قَالَ: ثَلاَثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ الْمَنَّانُ الَّذِى لا يُعْطِى شَيْئًا إلَّا مَنَّهُ وَالْمُنَفِّقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلَفِ الْفَاجِرِ وَالْمُسْبِلُ إِذَارَهُ. (ملم)

ترجعه: حضرت البوذر مسطر المستروايت ہے کہ نبی عليليت نفر مايا: '' تين آدمی ايسے بيں جن سے خدا قيامت کے روزبات کرنے کا روا دارنہ ہوگا: ايک وہ احسان جمانے والا جو پچھد يتا ہے تو لازما احسان جماتا ہے، دوسرا جھوٹی قسم کھا کر اپنے مال کی نکاسی کرنے والا اور تيسرا از ارلاکانے والا۔' تشريح: کسی پر کوئی احسان کر کے اس پر اپنا احسان جمانا نہايت گری ہوئی اور غير شريفانه حرکت ہے۔ اسی طرح اپنے دنيوی فائدے کے ليے جھوٹی قسميں کھا کر خريدار کو دھوکا دينے والے شخص کی بھی پر حيثيت نہيں رہتی کہ خدا ہے اس کو ہم کلامی کا شرف حاصل ہو۔ اسی طرح خدا اس شخص ہے بھی گفتگو کا روا دار نہ ہوگا جو غرور سے از ارلاکا کے چھوٹی قسميں کھا کر خريدار کو دھوکا دينے دوسرے لباس کا بھی بہی حکم ہے۔ انھيں بھی گنوں سے نيچ تک لاکا کے رکھنا درست نہيں۔ دوسرے لباس کا بھی یہی حکم ہے۔ انھيں بھی گنوں سے نيچ تک لاکا کے رکھنا درست نہيں۔

(١) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَا يَدُمُ عَذَابٌ آلِيُمٌ رَجُلٌ عَلَى فَضُلِ مَاءٍ القَيامَةِ وَلاَ يَنْظُرُ إلَيْهِمُ وَلاَ يُزَحِيْهِمُ وَ لَهُمُ عَذَابٌ آلِيُمٌ رَجُلٌ عَلَى فَضُلِ مَاءٍ بِالْفَلاَةِ يَمُنَعُهُ مِنَ ابْنِ سَبِيل وَ رَجُلٌ بَايَعَ رَجُلاً بِسِلْعَةٍ بَعُدَ الْعَصُرِ فَحَلَفَ لَهُ بَاللَّهِ لَاحَذَ بِحَذَابٌ آلَيُمٌ رَجُلٌ عَلَى فَضُلِ مَاء بِاللَّهِ لَاحَذَ بِحَذَا وَ حَذَا فَصَدَقَة وَ هُوَ عَلَى غَيُر ذٰلِكَ وَ رَجُلٌ بَايَعَ إَمَامًا لاَيْهِ لَاحَدً بِحَذَابٌ اللَّهُ لَاحَدًا فَصَدًا فَصَدًا قَلَهُ وَ مَعْ عَلَى غَيُر ذٰلِكَ وَ رَجُلٌ بَايَعَ إَمَامًا لاَيْنَا فَانُ أَعْطَهُ مِنْهَا وَفَى وَ إِنُ لَّهُ يَعْطِهُ مِنْهَا لَمُ يَفِ (مَلْم) لاَيْتَ اللَّهُ مَا اللَّهُ لَاحَدًا بَحَرت الو مَريةً حدوايت مح درمول اللَّهُ يَعْطِهُ مِنْهَا لَمُ يَفِ. (ملم) توجمه: حضرت الومرية محدوايت محدوايت محدرسول اللَّهُ عَلَيْ فَا لَهُ يَعْظِهُ مِنْهَا لَمُ يَفِ.

تنشر یہے: اس حدیث میں جن تین اشخاص کا ذکر کیا گیا ہے وہ انتے گرے ہوئے اور اخلاق سے عاری لوگ ہیں کہ انھوں نے اس عزت اور اپنی اس وقعت کو کھودیا جو خدانے انھیں عنایت فرمایا تھا۔ اب وہ اس کے مستحق ہی قرار نہیں پاتے کہ خدا انھیں اپنی ہم کلامی سے سرفر از فرمائے ۔ یا ان کی طرف توجہ دے اور ان کی شخصیت کو رفعت اور بلندی عطافر مائے ۔ پیشیپین گو سُپال

(1) عَنُ جَابِرٌ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْنَ اللَّهِ يَقُولُ: إِنَّ الشَّيُطَانَ قَدْ أَئِسَ أَنُ يَعْبُدَهُ الْمُصَلُّوُنَ فِي جَزِيُرَةِ الْعَرَبِ وَ لَكِنُ فِي التَّحْرِيش بَيْنَهُمُ. (<sup>14</sup>) ترجمه: حضرت جابرٌ بيان كرتے بيں كه يل نے نبي عَلَيْتَهُ كو يدفرماتے ہوتے سنا: "شيطان اس بات سے تو مايوں ہوگا كہ جزيرة العرب ميں نمازى (مسلمان) اسے پوچيں گے ليكن وہ انھيں باہم جركائے اورلڑائے گا۔"

تشريح: يعنى اب اليان ميں موگا كەلوگ شيطان كى پيروى ميں دين تو حيدكوتر كر كے زمانة جاہليت كى طرح شرك ميں متلا موجا كيں ۔ آپ كى يو پيشين كوئى غير معمولى ہے ۔ ايك سچا پيغيرى اس طرح كى پيشين كوئى كرسكتا ہے ۔ نى عليك كو وفات پائے صدياں گزر كئيں ليكن عرب شرك ميں متلان ميں موئے ۔ البتہ با بم آويز شيس اورلا اكياں موكيں جن كى خبر اس حديث ميں دى گئ تھى ۔ (٢) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ سَمُوَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ فَالَ: لَنُ يَتُوَحَ هذا الدِّينُ قَائِمًا يُقَابِلُ عَلَيْهِ عِصَابَةٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ حَتَى تَقُومُ مَالسَّاعَةً. (ملم) تقرجمه: حضرت جابر بن سمرة محدودايت ہے كه بى عليك فالَ: لَنُ يَتُوحَ هذا الدِينُ قَائِمًا برابر قائم رہے گا۔ مسلمانوں كى ايك جماعت اس (دين حق) پرلاتى رہ گي يہاں تك كہ قيامت كاوفت آجائے گا۔'

ترجمہ: بیپیش گوئی بھی غیر معمولی ہے۔ اور حضرت محمد علیق کے سچ رسول ہونے کی دلیل ہے۔ آپ نے خبر دی کہ دین حق جس کے ساتھ آپ مبعوث ہوئے تھے دنیا میں باقی رہے گا۔ بید دین قصد پارینہ ہو کررہ جائے الیا بھی نہ ہوگا۔ مسلمانوں کی ایک جماعت اس دین کی محافظت کے لیے ہمیشہ سر گرم عمل رہے گی۔ نہ دین اسلام کو صفحہ ہت سے مٹایا جا سکتا ہے اور نہ الیا ہوگا کہ پوری کی پوری امت مسلم حق سے بے گانہ ہو کررہ جائے جسیا کہ یہود ونصاریٰ کی مثال ہمارے سا منے موجود ہے۔

(٣) وَ عَنُ اَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْنَ اللَّهِ قَالَ: لاَ نَبِيَّ بَعُدِى وَ سَيَكُونُ خُلَفَاءُ فَيَكُثُرُونَ.

ترجمه: حضرت ابو ہریرةً کی روایت ہے کہ نبی علیقہ نے فرمایا:''میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا، البتہ خلفاء ہوں گے اور دہ بہت ہوں گے۔''

تشریح: آپ کی دیگر کتنی ہی پیشین گوئیوں کی طرح می پیش گوئی بھی حرف بہ حرف پوری ہوئی۔ آپ سے پہلے دنیا میں کتنے ہی انبیاءاور رسل تشریف لا چکے ہیں لیکن آپ کی پیشین گوئی کے مطابق آپ کے بعد نبیوں کے آنے کا سلسلہ بند ہو گیا۔اگر کسی نے اپنے نبی ہونے کا جھوٹا دعو ک بھی کیا تو دہ کا م یاب نہیں ہو سکا۔اس کے فریب کے پر دے کوخدانے چاک کر کے رکھ دیا۔

تاریخ شاہد ہے کہ آپ کی دی ہوئی خبر کے مطابق آپ کے بعد خلفاء ہوئے اور بہت سے خلفاء کی خلافتیں قائم ہوئیں، جنھوں نے دینی نظام سلطنت کو قائم رکھنے اور اس کی توسیع کے سلسلہ میں غیر معمولی خدمات انجام دیں۔ **لمصا**ئے

تشریح: حضور علی کی سی ایک جملے میں ہزار نصائے پوشیدہ ہیں۔ اگر آ دمی کی سمجھ میں بید بات آ جائے کہ آخرت کی زندگی ہی اصل اور مطلوب زندگی ہے تو پھر اس کی دنیا بدل جائے گی۔ اس کی صبح و شام کا نقشتہ کچھاور ہوگا۔ ایسا څخص آخرت کی تیاری سے غافل نہیں ہوگا اور نہ بھی وہ دنیا کو اپنا مقصود قرار دےگا۔ اس کی کوشش ہوگی کہ وہ ذمہ دارا نہ زندگی گز ارے تا کہ اس کی آخرت کی زندگی تباہ و ہرباد نہ ہو۔

(٢) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنَى اللهِ عَنَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ مَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ع اللهُ مَالِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مَالِكَةِ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَ

تشریح: اصل کام یابی تو آخرت کی کام یابی ہے۔ دنیا کی زندگی کے لحاظ سے سی شخص کے کام یاب ہونے کے لیے اتنا ہی کافی ہے اسے اتی روزی حاصل ہو کہ اس کی ضرور تیں پوری ہور ہی ہوں۔ خدانے اسے قناعت کی دولت سے سرفر از کیا ہو کہ کسی کی دولت اس کے لیے باعث غم نہ ہو۔ دنیا کی زندگی میں کام یاب ہونے کے لیے دولت اور کثیر سر مایی کا حصول شرط نہیں ہے۔ البتہ اس کے لیے جو چیز لازمی ہے جس کا ذکر اس حدیث میں واضح طور پر کیا گیا ہے وہ سے ہے کہ آ دمی مسلم ہو۔ اسلام اور ایمان کی دولت سے محروم نہ ہو۔ کیوں کہ مون اور مسلم منہ ہونے کی صورت

میں اس کی آخرت کی زندگی تباہ ہوگی اور اس کی دنیوی زندگی بھی حقیقی معنویت اور مقصدیت سے خالی ہوگی۔

(٣) وَ عَنُ سَلُمَانَ بُنِ عَامِرٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ الصَّدَقَةُ عَلَى الْمِسْكِيْنِ صَدَقَةٌ وَ عَلَى ذَوِى الرَّحِم ثِنَتَانِ صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ. (نالَ، رَدَى) ترجمه: حضرت سلمان بن عامرٌ - روايت م كه بن عَلَيْتُهُ فَ فرمايا: (مَكين كوصدقه دين مرف صدقه م ليكن متحق رشته داركوصدقه ديناصدقه هي م اورصله رحى بحقي - "

تشریح: انسان پراس کے اقرباءاور رشتہ داروں کا خاص حق ہوتا ہے۔ اس حدیث میں اس کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔ اگر آ دمی صدقہ دینے میں اپنے محتاج اور ضرورت مند رشتہ داروں کو خاص طور سے ترجیح دیتا ہے اوران پر اپنامال خرچ کرتا ہے تو اسے صدقہ کے تو اب کے علاوہ صلہ کہ رحمی کا تو اب بھی ملتا ہے۔ یعنی خدا کے یہاں وہ دُہرے اجرو تو اب کا مستحق قرار پا تا ہے۔

ترجمه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظیم نے دریافت فرمایا: '' کیاتم جانے ہو کہ مفلس کون ہے؟ ''لوگوں نے عرض کیا کہ مفلس وہ ہے جس کے پاس نہ درہم ہے نہ اسباب۔ آپ نے فرمایا: '' میری امت میں مفلس وہ ہے جو قیامت کے روز اس حال میر حاضر ہو گا کہ اس کے ساتھ نماز ، روزہ اورز کو قاسب تھ مگروہ کی کوگالی دے کرآیا تھا، کسی پر بہتان لگا کرآیا تھا، کسی کا مال مار کر کھایا تھا، کسی کا خون بہایا تھا، کسی کو پیٹ کرآیا تھا۔ پھر ایک ایک مظلوم کو اس کی نیک یا دے دی جائیں گی۔ اور اگر اس کی نیکیاں بدلہ کے ادا ہونے سے پہلے ختم ہو گئیں تو مظلوم موں ک خطائیں اس کے حساب میں ڈال دی جائیں گی۔ آخروہ جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔''

تشريح: اس حديث ميں خاص انتباہ ان لوگوں كے ليے ہے جوصوم وصلو ق كے تو پابند ہوت بیں۔ زكو ۃ بھی اداكرتے ہیں لیكن بندگان خدا كے ساتھ ان كاسلوك نہايت ظالمانہ ہوتا ہے۔ كى كوند تو گالى دينے ميں انھيں كو كى باك ہوتا ہے اور نہ كى كو پيٹنے اور خوں بہانے ميں انھيں كو كى در ليغ ہوتا ہے۔ اس كا انجام ميہ ہوگا كہ قيامت كے روز ان كى سارى نيكياں مظلوموں ميں بانٹ دى جائيں گى اور اگر بدلہ چكانے ميں ان كى نيكيوں نے كفايت نہ كيا تو مظلوموں كے گناہ اور ان كى خطائيں ظالموں سے حساب ميں ڈال دى جائيں گى اب ان سے پاس چھ بھى نہ ہوگا جو انھيں دوز خ كے عذاب سے بچا سكے۔

(۵) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَى اللَّهِ عَنَانٍ مَعْبُوُنٌ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ الصِّحَةُ وَالْفَرَاعُ.

ترجمہ: حضرت ابن عبال سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی میں نے فرمایا: '' دو معتیں ایسی ہیں جن کے سلسلہ میں اکثر لوگ فریب اور ٹوٹے میں پڑے ہوتے ہیں اور وہ ہیں صحت اور فراغت۔' تشریح: یہ دونوں ہی نعتیں نہایت قدر و قیت کی حامل ہیں ۔لیکن لوگوں کی اکثریت ان کی قدر و قیمت کونہیں جانتی۔ بڑے ہی خوش قسمت ہیں وہ لوگ جو صحت اور فراغت کے قدر شناس ہیں ۔صحت اور فراغت کے زمانے میں جوزیادہ سے زیادہ خدا کی اطاعت اور بندگی اور نیکیاں مانے میں سرگرم دکھائی دیتے ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ ضروری نہیں کہ فراغت اور تذکر سے جو تھیں حاصل ہے، دیر تک باقی رہے، اس لیے خفلت میں وقت ضائع کرنا فریب خور دگی اور ای کو خسارے میں ڈالنے کے سوااور کچھ ہیں ہے۔

(٢) وَ عَنُ آبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَالَتُهُ: الدُّنيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَ جَنَّةُ الْكَافِرِ.

**ترجمہ:** حضرت ابو ہر بری ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا:'' دنیا مومن کا قید خانہ اور کا فرکی جنت ہے۔''

تشریح: کافرکو جوبھی آرام اور راحت حاصل ہے وہ صرف دنیا کی زندگی تک ہے۔موت کے بعد اس کے حصے میں غضب الہی کے سوا اور پچھ بھی آنے کانہیں۔اس لیے دنیا ہی اس کی جنت

ہے۔ اس کے برعکس مومن شخص کو اس زندگی کے بعد آخرت میں جو سامانِ سکون وراحت میسر آئے گا اس کے مقابلے میں دنیا کی حیثیت ایک قیدخانہ کی نظر آتی ہے۔ قیدخانہ سے تو ہر قیدی رہائی چاہتا ہے۔ مونین بھی دنیا میں دنیا کے لیے نہیں آخرت کے لیے جیتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ ہم دنیائے آخرت کے لیے پیدا ہوئے ہیں اس لیے ہمارا اصل وطن دنیا نہیں آخرت ہے۔ وہ ایپ دل کوشوق وطن سے بھی خالی نہیں پاتے۔

وصابيم (١> عَنُ اَبِى ذَرَّ قَالَ قُلُتُ يَا رَسُوُلَ اللّٰه (عَلَظِنَهُ) اَوُصِينِى، قَالَ: اُوُصِيْكَ بِتَقُوَى اللّٰهِ فَانَّهُ أَذْيَنُ لَامُوكَ كُلِّهِ. قُلُتُ زِدْنِى، قَالَ: عَلَيُكَ بِتِلاَوَةِ الْقُرُانِ وَذِكُرِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ كَانَّهُ ذِكُرٌ لَكَ فِي السَّمَآءِ وَ نُوُرٌ لَكَ فِي الْاَرُضِ.

توجعه: حضرت ابوذ رَّبيان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیظی سے عرض کیا کہ آپ مجھے وصیت فرما نمیں۔ آپ نے فرمایا:''میں تحصیں اللہ کا تقوی اختیار کرنے کی وصیت کرتا ہوں کیوں کہ تقویٰتم محارے ہر کام کو بہت زیادہ سنوارے اور آ راستہ کرے گا۔'' میں نے عرض کیا کہ پچھ مزید میرے لیے وصیت فرما نمیں۔ آپ نے فرمایا:'' تلاوت قر آن کواور اللہ عز وجل کی یا دکواپ لیے لازم قرار دے لو۔ بیر آسمان میں تمحارے ذکر کا ذریعہ ہوگا اور زمین میں تمحارے لیے نور ہوگا۔''

تشريح: بياكي طويل حديث كا حصه ہے۔ اس حديث ميں آپ ہے كئى چيز وں كى وصيت نقل كى گئى ہے۔ پہلى وصيت آپ نے تقويل كى فرمائى كداس سے سارے ہى كام سنور سكتے ہيں۔ آ دمى كسى نه كسى كام ميں لگار ہتا ہے خواہ دہ كام دنيا كا ہويا دين كا۔ وہ ميد بھى چا ہتا ہے كہ اس كا كوئى كام بگڑنے نه پائے بلكہ اسے ہر كام ميں كام يابى حاصل ہو۔ آپ نے بتايا كہ حقيقت ميں اگر كوئى تقويل اختيار كرتا ہے تواس كے سارے ہى كام درست ہوجا كيں گے۔

تلاوت قر آن اور ذکراللہ کی کثرت کے بارے میں فرمایا کہ اسے آسان کیعنی ملاءاعلیٰ میں تمھارا ذکر ہوگا۔ایک دوسری حدیث میں بھی وارد ہوا ہے کہ جب بندہ دنیا میں خدا کو یا دکرتا

ہے تو اللہ اس کا ذکر فرشتوں کی مجلس میں کرتا ہے۔ قرآن میں بھی ارشاد ہوا ہے: فَاذُ حُرُوُ نِیْ أَذْكُرُ حُمْهُ " تَم مجتمع بإدكرو، مين تتحيس بإدكروں كا۔ "

تلادت اور ذکر سے دوسری برکت بیرحاصل ہوگی کہاں سے ایک نور حاصل ہوگا۔اس سے آ دمی کا باطن بھی روثن ہوگا اور خلا ہر میں بھی اس کے آثار نمایاں ہوں گے۔خدا کے احکام اور اس کی ہدایات پر دہ پورے یقین کے ساتھ عمل پیرا ہوگا۔ بھی کسی قشم کا شک دشبہ اسے دامن گیر نہیں ہوگا۔

بیحدیث میں ایک خاص وصیت ریم بھی فرمائی گئی ہے: عَلَیْكَ بِطُولِ الصَّمُتِ فَاِنَّهٔ مِطُرَدَةٌ لِلشَّیُطَان وَ عَوُنٌ لَكَ عَلَى اَمُرِ دِیْنِكَ-''زیادہ خاموش رہنے کو اپنا شعار بنالو۔ بی چز شیطان کو دفع کرنے والی ہے اور دین کے معاملہ میں پتمھاری مددگا رثابت ہوگی۔' خاموش (Silence) کے بارے میں حکماء نے بہت پچھ کہا ہے۔لیکن خاموش کے بارے میں چند لفظوں میں آپ نے جو پچھ فرمایا وہ ایک پیغمبر کے شایان شان ہے۔ ہمارا فرض ہے کہ ہم اس پر غور دفکر کریں اور زندگی میں اس سے پورافا کدہ اٹھا کیں۔

(۲) وَ عَنْ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَنَ قَالَ: مَا حَقُّ امْرِ حُ مُّسْلِمٍ لَهُ شَهُ عَ يُوُصِى فِيهِ يَبِيتُ لَيُلَتَيْنِ إلاَّ وَ وَصِيَّتَهُ مَحْتُوبَةٌ عِندَهُ. (بناری) توجمه: حضرت عبد الله بن عمرٌ سے روایت ہے کہ رسول الله علی میں در الا دفر مایا: ''کس مسلمان کے لیے جس کے پاس ایسا مال ہوجس کی وصیت کرنی ہو، بیہ جائز نہیں کہ وہ دوشب اس کے بغیر گزارے کہ وصیت اس کے پاس کھی ہوئی موجود نہ ہو۔''

تند بیج: یعنی زندگی کا کیا بحروسہ۔ کیا خبر مہلت عِمر کب ختم ہوجائے اور پھر وصیت لکھنے لکھانے کا موقع ہی ہاتھ سے جاتار ہے۔ ایک وصیت ہی نہیں جو بھی ضروری کا ماپنے ذمہ ہوں ان کو پورا کرنے میں بھی بھی تساہل سے کا منہیں لینا چاہیے۔حضور علیق کی اس وصیت کی اہمیت اور قدر و قیمت کا ہر خوض کوا حساس ہونا چاہیے۔

(٣) وَ عَنُ عَلِي ابُنِ أَبِى طَالِبٌ قَالَ كَانَ اخِرُ كَلاَمٍ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ : ٱلصَّلُوةُ الصَّلُوةُ وَ اتَّقُوا اللهِ عَلَيْكَ : ٱلصَّلُوةُ الصَّلُوةُ وَ اتَّقُوا اللهِ عَلَيْكَ أَيْمَانُكُم.

قرجمه: حضرت على ابن ابوطالبٌ بيان كرت بي كد آخرى كلام جورسول الله عظيفة في فرماياده ید تھا: نماز،نمازادراللہ سےان کے بارے میں ڈرتے رہوجوتھ اری ملک میں ہوں۔'' تشریح: نماز کااہتمام کس درجہ ضروری ہے کہ دنیا سے رخصت ہوتے ہوئے بھی زبان پر نماز ک تکرارہے۔اس میں شبنہیں کہ نماز ہی اصل زندگی ہے۔نماز نہ ہوتو زندگی بے معنی ہو کررہ جائے۔ دوسری چیز دنیا سے رخصت ہوتے وقت جس کی آپؓ نے تا کید فرمائی وہ یہ کہ غلام لونڈی ہوں یاجن ریجی ہمارااختیار ہواور جوبھی ہمارے مانخت ہوں ان کے ساتھ ہمیں حسن سلوک سے پیش آنا چاہیے۔اوراس سلسلہ میں خدا ہے ڈرتے رہنا چاہے۔ حضرت عائشتہ کا بیان ہے کہ جب نبی ﷺ کی وفات کا وقت آگیا تو آپ ایک ساعت کے لیے بے ہوش رہے پھر ہوش میں آئے اور این آئکھ جھت کی طرف لگائی اور فرمایا: اَللَّهُمَّ الرَّفِيُقَ الْأَعْلَى (اےاللّٰہ، بلندر فیقوں کے ساتھ کردے)۔ حضرت عا نَشْہُ فرماتی ہیں کہ یہی آخری کلمہ تھا جوآ یے نے فرمایا۔ (مسلم) معلوم ہوا کہ دنیا سے رخصت ہوتے ہوئے آپٹ نے جو آخری وصیت فرمائی وہ نماز کی پابندی اورلونڈی اور غلام وغیرہ زیر دستوں کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت بھی۔اور وفات کے وقت جوآخرى كلمة آب ففر ماياده تها: اللَّهُمَّ الرَّفِينَ الْأَعْلى - ' الله، مجمع بلندر فيقول ك ساتھ کردے۔'

خداکی امان میں

(1) عَنُ جُندُكِ بُنِ سُفُيَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الصَّبُحَ فَهُوَ فِى ذِمَّةِ اللَّهِ، فَانُظُرُ يَا ابُنُ ادَمَ لاَ يَطُلُبَنَّكَ اللَّهُ مِنُ ذِمَتِهِ بِشَحْ. (ملم) ترجعه: حضرت جندب بن سفيانٌ سردايت م كررسول الله علي في فرمايا: ' بشخص نصح كى نماز پڑھى دەخداكى امان (حفاظت) على آگيا-لہذا الے ابن آدم ديكھ خدا تجھ سے اپنى امان م تعلق كوئى باز پرس نه كرے ''

**تشریح**:اس حدیث سے نماز کے ایک خاص پہلو پر روشن پڑتی ہے۔ کوئی شخص نماز پڑ ھتا ہے تو خدا کا اس سے خاص تعلق ہوجا تا ہے۔ یہی تعلق ہے جس کی وجہ سے خدا اسے اپنی امان میں لے

لیتا ہے۔ اب بندہ اس کامستحق ہوجا تا ہے کہ خدا دنیا اور آخرت دونوں میں اس کی حفاظت فرمائے۔ اب اگر کوئی اسے کسی قسم کا نقصان پہنچانے کی کوشش کرتا ہے تو اسے جاننا چاہیے کہ وہ کس کونقصان پہنچانے جارہا ہے۔ اسے خدا کی باز پرس سے ڈرنا چاہیے۔ صبح سے دن کی ابتدا ہوتی ہے اس لیے صبح کی نماز کا ذکر فرمایا، گویا دن شروع ہوتے ہی ہندہ اپنے رب کی امان میں آگیا۔ جس شخص کے دن خدا کی امان میں گزریں اس کی سرفرازی اور سر بلندی میں کسے شبہ ہو سکتا ہے۔

نازك يوزيش

تشريح: معلوم ہوا کہ دنیا کی زندگی میں انسان کی پوزیش نہایت نازک ہے۔ اس کی وجہ رشتہ کی وہ نزا کت ہے جو وہ اپنے رب کے ساتھ رکھتا ہے۔ کوئی بات اگر اس کی زبان سے ایی نگلتی ہے جو خدا کی رضا مندی کی ہے، خدا خوش ہو کر اس کے درجات بلند کر دیتا ہے حالال کہ بات کہنے والے کواپنی بات کی قدرو قیمت کا خاص احساس بھی نہیں ہوتا۔ اسی طرح بھی کسی شخص کی زبان پر خدا کی ناراضی کی بات آجاتی ہے، اسے اپنی بات کی قباحت کا خیال بھی نہیں ہوتا حالاں کہ اس کی وجہ سے وہ جہنم میں جا گر تا ہے۔ باشعور سیچ مومن وہ بی ہیں جن کو اپنی ذ مہ داری کا پور ااحساس ہوتا ہے اور وہ جو کچھ بھی کہتے اور کرتے ہیں اس میں خدا کی خوش نو دی اور اس کی رضا کا انھیں پورا خیال رہتا ہے اور وہ خدا سے ہر حال میں ڈرتے رہتے ہیں۔

آگے کا مرحلہ (عالم برزخ)

ترجمه: حضرت عبدالله بن عمر مروايت ب كهرسول الله عليلية ف فرمايا: ''جبتم ميں سے كوئى شخص مرتا ہے توضيح وشام اسے اس كالھكانا دكھايا جاتا ہے۔ اگر وہ اہل جنت ميں سے ہے تو اسے جنت اور اگر دورخى ہے تو اسے دوزخ دكھاتے ہيں۔'

تشريح: معلوم ہوا کہ کسی کے مرنے کا مطلب سی ہر گرنہیں ہوتا کہ وہ بالکل فنا ہو گیا۔ مرنا در حقیقت آدمی کے ایک دوسر ے عالم میں داخل ہونے کا نام ہے، جسے عالم برزخ کہتے ہیں، وہاں سے وہ لوٹ کر دنیا میں نہیں آ سکتا۔ قیامت کے روز تک اسے اس عالم میں رہنا ہوگا۔ عالم برزخ میں خدا کے فرماں بردار بندوں کو ضبح و شام ان کا آخری ٹھکانا یعنی جنت دکھائی جائے گی تا کہ برزخ کی زندگی ان کے لیے بے کیف نہ ہو۔ اس کے برعکس خدا کے نافر مانوں اور اہل کفر کو ضبح شام دوزخ دکھا کمیں گے جوان کا آخری ٹھکانا ہوگا۔

دنیا کی زندگی میں آدمی کو یہ یقین ہونا چاہے کہ مرنے کے بعد زندگی اپنے دوسرے مرحلے میں داخل ہوجاتی ہے۔خداکے یہاں اس کے لیے دو ہی ٹھکانے ہیں یا تو اس کے حصے میں جنت آئے گی یا وہ دوزخ میں داخل کر دیا جائے گا۔اب سیہم پر ہے کہ ہم اپنے لیے کیا پسند کرتے ہیں جنت یا دوز خہ جنت حاصل کرنے کے لیے دنیا کی زندگی میں ہمیں اہل جنت کے اوصاف دا عمال اختیار کرنے ہوں گے۔ الفردوس

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّٰهِ: قَالَ اللَّهُ أَعُدَدُتُ لِعِبَادِى الصَّالِحِيْنَ مَالاَ عَيْنٌ رَّاتُ وَلاَ أَذُنَّ سَمِعَتُ وَلاَ خَطَرَ عَلَى قَلُبِ بَشَرٍ فَاقُرَءُ وُا إِنُ شِئْتُمُ فَلاَ تَعْلَمُ نَفُسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمُ مِّنُ قُرَّةِ أَعْيُنٍ. ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ سی خفر مایا: ''اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ میں نے اپنے نیک بندوں کے لیے ایی نعتیں تیار کر رکھی ہیں جونہ کسی آنکھ نے دیکھیں اور نہ کس کان نے سنیں اور نہ کسی انسان کے دل میں ان کا خیال گز را۔ اگر چا ہوتو ہی آیت پڑھالو فَلَا تَعْلَمُ نَفُسٌ مَّا اُخُوضِيَ لَهُمُ مِنُ قُرَّةٍ اَعْدَنٍ ۔ (کوئی منتفس اسے نہیں جانبا آنکھوں کی جو تصد ک ان کے لیے پوشیدہ رکھی گئی ہے )۔'

**تشریح:** یہ جنت کی بہترین تعریف ہے۔ جنت میں نیک بندوں کی راحت کا جوسامان اوران کے لیے سرور و شاد مانی کی جو چیزیں فراہم ہوں گی ان کی قدر و قیمت کا آج ہم تصور بھی نہیں کر سکتے ۔ کتنے خوش بحنت ہیں خدا کے وہ بندے جو خدا کی ان نا قابلِ تصور نعمت ہائے فراواں کے مستحق ہوں گے۔

(٢) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ قَالَ: إِذَا دَخَلَ أَهُلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ وَاَهُلُ النَّارِ النَّارَ ثُمَّ يَقُوُمُ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمُ يَاَهُلَ النَّارِ لاَ مَوُتٌ وَ يَاَهُلَ الْجَنَّةِ لاَ مَوُتٌ خُلُوُدٌ.

ترجمه: حضرت ابن عمر سروایت ہے کہ نمی عظیم نے ارشاد فرمایا: '' جب اہل جن جن علیم میں اور اہل دوزخ دوزخ میں داخل ہوجا کیں گےتو ان کے درمیان ایک پکارنے والا پکار کر کہے گا کہ اے دوزخ والو، یہاں موت نہیں اور اے جنت والو یہاں موت نہیں ۔ یہاں ہمیشہ رہنا ہے۔'' اے دوزخ والو، یہاں موت نہیں اور اے جنت والو یہاں موت نہیں ۔ یہاں ہمیشہ رہنا ہے۔'' تشریح : دوزخ میں کسی کوبھی موت نہ آئے گی کہ وہ خدا کے عذاب سے نجات پا سکے اہل جنت کھی مستقل طور پر جنت میں رہیں گے ۔ وہاں نہ انھیں موت کا اندیشہ ہوگا اور نہ دہاں انھیں کوئی غم لاحق ہوگا۔ خدا سے اصل طلب کرنے کی چیز اس کی جنت ہی ہے۔ دوزخ سے اللہ ہمیں اپنی پناہ میں رکھے ۔ ہلاک ہواوہ خص جس کا ٹھکانا دوزخ ہوا۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى سَعِيْدِ إِلْحُدُرِيٌّ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَىٰ اللَّهِ اِنَّ اللَّهَ يَقُوُلُ لِاَهُلِ الْجَنَّةِ يَاَهُلَ الْجَنَّةِ فَيَقُولُوُنَ لَبَّيُكَ رَبَّنَا وَ سَعْدَيُكَ وَالْخَيْرُ فِى يَدَيُكَ فَيَقُولُ هَلُ رَّضِيتُمُ فَيَقُولُوُنَ وَمَا لَنَا لاَ نَرُضَى يَا رَبِّ وَ قَدُ أَعْطَيُنَا مَالَمُ تُعْطِ اَحَدًا مِّنُ خَلُقِكَ فَيَقُولُ اَلاَ أُعْطِيُكُمُ أَفْضَلَ مِنُ ذَٰلِكَ فَيَقُولُوُنَ يَا رَبِّ وَ

اَتُّ شَحُ<sup>ع</sup> اَفُضَلُ مِنُ ذَٰلِكَ فَيَقُوُلُ أُحِلَّ عَلَيْكُمُ رِضُوَانِي فَلاَ اَسُخَطُ عَلَيُكُمُ بَعْدَهُ اَبَدًا.

توجمه: حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ نبی عظیمت نے فرمایا: '' اللہ تعالیٰ اہل جنت کو آواز دے گا، اے جنت والو! وہ جواب میں کہیں گے کہ اے ہمارے رب، ہم حاضر ہیں تیری خدمت میں اور بھلائی تیرے ہی ہاتھوں میں ہے، اللہ فرمائے گا کہ کیا تم لوگ راضی اور خوش ہو؟ وہ کہیں گے کہ اے رب، ہم کیوں راضی نہ ہوں گے جب کہ تو نے ہمیں وہ چیز عطا کی جواپنی تخلوق میں کسی کو عطانہیں کی۔ اللہ فرمائے گا کہ کیا میں اس سے بہتر چیز نہ دوں؟ وہ عرض کریں گے کہ اس سے بڑھ کر کون سی چیز ہو کہتی ہو؟ کہیں تم سے زاراض نہ ہوں گا۔''

**تشریح:** بیرحدیث بتاتی ہے کہ اہل جنت کے حصے میں صرف دائمی حیات ہی نہیں آئے گی بلکہ خدا کی خوشی اور رضا مندی بھی ہمیشہ کے لیےان کے حصے میں آئے گی۔خداان سے بھی ناراض نہ ہوگا۔ وہ اپنے رب سے راضی ہوں گے،ان کا رب ان سے راضی ہوگا۔ یہی سب سے بڑی کا م یابی ہے۔کاش دنیا میں لوگوں کواس کا صحیح احساس ہو سکتا۔

## د يدار حق

(1) يَنُ جَرِيُرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: كُنَّا جُلُوُسًا عِندَ رَسُوُلِ اللَّهِ عَلَيْنَ فَنَظَرَ إلَى الْقَمَرِ لَيُلَةَ الْبَدُرِ فَقَالَ إِنَّكُمُ سَتَرَوُنَ رَبَّكُمُ كَمَا تَرَوُنَ هَذَا الْقَمَرَ لاَ تُضَامُوُنَ فِى رُؤْيَتِهِ فَإِنِ اسْتَطَعْتُمُ الَّا تُغْلَبُوُا عَلَى صَلُوةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمُسِ وَ قَبْلَ عُرُوبِهَا فَافُعَلُوا ثُمَّ قَرَاً وَ سَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمُسِ وَ قَبْلَ عُرُوبِهَا.

(بخاری، سلم) ترجمه: حضرت جریر بن عبداللد سے روایت ہے، وہ بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ علیق کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ آپؓ نے چاند کی طرف دیکھا، چود ہویں رات تھی۔ پھر فر مایا: ''یقدینا تم اپنے رب کوصاف طور پر دیکھو گے جس طرح اس چاند کود کھے رہے ہو۔ اُس کے دیکھنے میں شمصیں

كوئى زحمت نه موكى، تو اگرتم ، موسكة سورج كے طلوع اوراس كے غروب سے پہلے نماز ك مقابله ميں كوئى چيز تم ميں مغلوب نه كر، تو ضرورايدا كرو۔ پھر آپ نے پڑھا: وَ سَبِّحُ بِحَمَدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمُسِ وَ قَبُلَ غُرُوُ بِهَا \_ ' اور شبيح كروا پن رب كے حد كى سورج نَطَنے اور اس ك ذوب سے يہلے - '

تعشر یہ جن خدا کے دیدار سے بڑھ کر سی نعمت کا ہم نصور بھی نہیں کر سکتے ۔ خدا کے دیدار کی آرز و ہرایک دل میں پائی جاتی ہے۔ حضور علیظیہ فرماتے ہیں کہ تمحاری یہ آرز و پوری ہوگی۔ تم قیامت کے روز بغیر کسی پریثانی اور زحمت کے اپنے رب کے دیدار سے شاد کا م ہو گے۔ دنیا میں خدا کی رویت ( دیدار ) ممکن نہیں کیکن خدا اہل جنت کو دیگر خصوصیات اور امتیا زات کے ساتھ اس کی قوت اور صلاحیت بھی عطا کر ے گا کہ وہ اپنے رب کا جلوہ دیکھ سی ۔ بخاری و مسلم ہی کی ایک روایت ہے کہ لوگوں اور ان کے رب کی طرف دیکھنے میں کوئی چیز حاکل نہ ہوگی سوائے کبریائی کی چا در کے۔ اور اس کے جلال کا پر دہ ہوگا۔ خدا اہل جنت کو تاب دیدار کے دفت کوئی پر دہ نہ ہوگا، صرف خدا کی عظمت اور اس کے جلال کا پر دہ ہوگا۔ خدا اہل جنت کو تاب دیدار کے دفت کوئی پر دہ نہ ہوگا، صرف خدا کی عظمت حضور علیک ہوت و میں کہ تم دیدار باری تعالیٰ کی آرز و رکھتے ہوتو ہو میں میں کہ از کا

اہتمام کرو۔دنیا کی زندگی میں نماز ہی رویت حق کابدل ہے۔جودنیا کی زندگی میں صبح وشام خدا کی جناب میں حاضر ہوتے اور اس کی حمد وثنا میں نصروف ہوتے ہیں ،خدالا زمان سے چھپانہیں رہے گا وہ انھیں اپنے قرب اور دیدار سے سرفراز فرمائے گا۔ آخرت کی زندگی درحقیقت دنیا کی زندگی ہی کا فطری نتیجہ واثر ہے۔